HANDBUCH

CHRISTLICH-
ISLAMISCHER
DIALOG

Verantwortung fur das Leben: Grundlagen
der Ethik.

Christliche und muslimische Perspektiven

Hansjorg Schmid / Julia Rahman

Abstract

Der Dialog des Handelns auf der Grundlage gemeinsamer Weltverantwortung gehort zu den zentralen Di-
mensionen des interreligiosen Dialogs. Durch den religiésen Sinnhorizont des Handelns bewegt sich dieser
Dialog nicht auf einer rein pragmatischen Ebene, sondern umfasst immer auch Beziige zu zentralen theolo-
gischen Fragen. Lisst sich in vielen ethischen Problemstellungen Einigung zwischen den Religionen erzielen,
so werden sowohl in den Grundansitzen als auch in Einzelfragen Differenzen sichtbar. Es wiirde eine Veren-
gung darstellen, religiose Ethiken als geschlossene Systeme von Erlaubtem und Verbotenem zu betrachten.
Daher sind im interreligiosen Dialog nicht in erster Linie Einzelnormen, sondern hermeneutische Fragen
und Konstruktionsprinzipien der Ethiken miteinander zu vergleichen. Der Beitrag erldutert in einem ersten
Schritt das allgemeine Verstdndnis von Ethik und arbeitet die Besonderheiten religidser Ethik heraus. Ein
zweiter Schritt fragt nach der Orientierungsfunktion von christlicher und islamischer Ethik. Die unter-
schiedliche Verortung von Ethik und islamischer und christlicher Theologie wird in einem weiteren Schritt
reflektiert ebenso wie die Relevanz von Bibel und Koran. In der modernen Ethik bildet ,,Verantwortung® den
Schliisselbegriff, der schliefslich fiir verschiedene Handlungsfelder konkretisiert wird. Den Abschluss bildet
die Frage, welche Bedeutung ethische Fragen fiir den interreligiésen Dialog und das gesellschaftliche Zusam-
menleben haben.

1. Allgemeines Verstandnis von Ethik und die Besonderheiten
religioser Ethik

Ethik bezeichnet seit der griechischen Antike die Reflexion tiber Handeln und Lebensfithrung des
Menschen. Religiése Ethik findet im Sinnhorizont des Glaubens statt und baut auf einer je spezifi-
schen Anthropologie auf. Fiir die Ethik sind die beiden Unterscheidungen gut — bése und gerecht —
ungerecht zentral. Christliche und islamische Ethik haben ein gemeinsames formales ethisches Prin-
zip: Das Gute tun, das Bése meiden, so heif3t es in der christlichen scholastischen Tradition. Im Ko-
ran ergeht die Aufforderung, »zum Guten zu rufen, das Rechte zu gebieten und das Verwerfliche zu
untersagen« (Sure 3,104). Islamische wie christliche Ethik sind als theologische Ethik in der existen-
tiellen Beziehung zu dem einen Gott verankert, die in beiden Religionen unterschiedlich ausgestaltet
ist. Uber eine rein philosophische Ethik hinaus umfasst religiése Ethik daher weitere Dimensionen
wie bestimmte Grundhaltungen und Motivationen, Wege zum Umgang mit Scheitern und einen
Transzendenzbezug.

Es gibt weder die islamische noch die christliche Ethik, sondern jeweils eine Vielfalt unterschiedlicher
Positionen. Dies gebietet eine Zuriickhaltung hinsichtlich des Geltungsanspruchs und der Reichweite

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 1von 10
Aktualisiert: Marz 2023




HANDBUCH

CHRISTLICH-
ISLAMISCHER
DIALOG

von Ergebnissen des interreligiosen Dialogs. In beiden Religionen werden nebeneinander stirker
glaubensethische und stirker vernunftorientierte Konzepte von Ethik vertreten: Schliisselfrage ist
dabei das Verhéltnis von Vernunft und Offenbarung. Rationalistische Positionen, die im Islam von
der mu‘tazilitischen Schule seit dem 8. Jahrhundert entwickelt wurden, weisen der Offenbarung
keine Ethik begriindende Funktion zu, sondern die Aufgabe, ethische Prinzipien zu entfalten und zu
spezifizieren. Die ascharitische Gegenposition sieht Pflichten erst durch die Offenbarung gegeben,
auch wenn religiéses Wissen iiber die Vernunft zuginglich ist.

In der katholischen Ethik ist die Konzeption einer autonomen, von christlichen Glaubensvorausset-
zungen unabhingigen universalen Moral weit verbreitet. Diese wird allerdings nicht als Gegensatz
zur Bezogenheit des Menschen auf Gott angesehen, was sich im Begriff »theonome Autonomie«
(Franz Bockle) niederschlagt. Spezifisch christlich ist der durch Jesus Christus eréffnete Sinnhori-
zont fir das menschliche Handeln. Aus evangelischer Sicht spielt der Rekurs auf die Bibel eine stér-
kere Rolle. Bei weniger stark normativen Ansitzen geht es um ein Verstehen der sich aus dem christ-
lichen Glauben ergebenden Lebensweise. In der evangelischen Ethik werden starker als in der katho-
lischen Ethik die individuelle Verantwortung und Freiheit und damit verbunden ein Pluralismus in
der Ethik akzentuiert.

2. Die Orientierungsfunktion von christlicher und islamischer Ethik

Probleme der Gesellschaft und Entscheidungsfragen des Einzelnen rufen nach ethischer Orientie-
rung. In den modernen pluralistischen Gesellschaften kann nicht mehr von homogenen religiosen
Milieus ausgegangen werden, in denen jeweils ein bestimmtes religiéses Ethos gelebt wird und in
welche die einzelnen Menschen hineinwachsen. Ethik ist in hohem Mafle individualisiert. Dem ste-
hen Religionen wie Islam und Christentum mit ihrem gemeinschaftlichen Charakter entgegen. Die
Orientierungsfunktion von religiéser Ethik fiir das Individuum ist je verschieden strukturiert:

a) Fuir die christliche Ethik ist die frei gewihlte und je individuell realisierte Ausrichtung an Jesus
Christus als Vorbild des Handelns zentral. Prigend ist seine Hinwendung zu den Unterprivilegierten
der Gesellschaft, seine Gesetzeskritik, das Liebesgebot (Mk 12,29-31) und das Gebot der Feindes-
liebe (Mt 5,44). Die Nachfolge und Nachahmung Jesu Christi entsprechend zu den von ihm berufe-
nen Jingern befihigt zu einem altruistischen Lebensstil, zur Annahme von Leid und zur Mitarbeit
am Aufbau des Reiches Gottes.

In der Tradition christlicher Ethik wird das Gewissen zur letztverbindlichen Instanz verantwortli-
chen Handelns. Nach Paulus (Rém 2,14f) und dann unter Aufnahme stoischer Ideen wird das Gewis-
sen als das ins Herz des Menschen geschriebene Gesetz, das Gute zu tun, verstanden, mit dem der
Mensch sich selbst beurteilt und richtet. Damit gewinnt die individuelle Urteilskompetenz, die auch
durch variable Gréf3en wie Kontext und Erziehung gepragt ist, einen zentralen Stellenwert. Aus
christlicher Sicht sind durch das Gewissen alle Menschen iiber Grenzen von Religionen und Uberzeu-
gungen hinweg miteinander verbunden.

Die Kirche als Glaubens- und Zeugnisgemeinschaft bietet einen Raum fiir die Suche nach ethischen
Antworten. Das Spannungsfeld zwischen individueller Entscheidung und institutionellem Rahmen
ist unaufléslich. So kann Kirche sowohl als einengend als auch Horizonte eréffnend erfahren wer-
den. Hier kommt es vor allem in der katholischen Kirche zu Konflikten, die dem kirchlichen Lehramt
einen zentralen Stellenwert einrdumt. Das wirkt sich auch auf die wissenschaftliche christliche Ethik

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 2 von 10
Aktualisiert: Marz 2023



HANDBUCH

CHRISTLICH-
ISLAMISCHER
DIALOG

aus: Sie nimmt auf das kirchliche Lehramt Bezug, versteht sich aber nicht nur als Auslegung der lehr-
amtlichen Positionen.

b) Die islamische Ethik ist neben dem Koran vor allem an der Sunna des Propheten ausgerichtet und
bietet damit dem Glaubigen eine Orientierungshilfe fiir sein Handeln. Diese Hilfe erstreckt sich da-
bei auf alle Lebensbereiche, denn mit dem Koran ist dem Menschen eine Lebensordnung gegeben,
die durch die Sunna, also durch die Lebensweise des Propheten, beschrieben und vervollstindigt
wird.

Verantwortliches Handeln, sei es gegeniiber sich selbst oder gegentiber anderen, sei es gegentiber
Umwelt oder Technik, wird dabei mit Hilfe von Regeln sichergestellt. Dieses Regelsystem, abgeleitet
aus Koran und Sunna, bildet die Basis der Scharia. Fille, die nicht direkt aus Koran und Sunna abge-
leitet werden kénnen, werden durch den Konsens der islamischen Gelehrten geregelt. Ist dies auch
nicht méglich, so bleibt den Gelehrten die Méglichkeit, geléste Fille durch Analogieschluss auf unge-
lsste zu iibertragen. Daneben kénnen islamische Rechtsgelehrte (Muftis) Rechtsgutachten (Fatwas)
herausgeben, die aufgrund der pluralen Autorititsstrukturen im Islam durchaus kontrir zu anderen
Urteilen stehen kénnen. Je mehr Autoritat der Mufti besitzt, umso mehr Einfluss hat die Fatwa.
Dennoch bleibt im Islam auch das Gewissen des Menschen die letzte Entscheidungsinstanz. Dies lei-
ten die muslimischen Gelehrten aus dem Ausspruch des Propheten Muhammad »Frage zuletzt dein
Herz nach einer Fatwa« ab (Abu Bakr Ibn Abi Sayba: Musnad Ibn Abi Sayba. Hn: 753).

Der Glaubige ist demnach von einem gemeinschaftlichen Rahmen umgeben, der ihm zum einen Si-
cherheit bietet, zum anderen aber auch zu Spannungen zwischen der eigenen Entscheidungskompe-
tenz und der Autoritit von Rechtsgelehrten fithren kann. Reformorientierte Muslim:innen sind be-
strebt, mit Hilfe von eigenstindiger Urteilsbildung eine undogmatische, vernunftgeleitete Denk-
weise durchzusetzen. Andere Muslim:innen argumentieren dagegen, dass diese Rechtsmethode, also
eine unabhingige Interpretation von Koran und Sunna, nur von Gelehrten des islamischen Rechts
angewandt werden kann, da nur diese das dafiir nétige Wissen besitzen.

3. Die unterschiedliche Verortung von Ethik in der islamischen und
christlichen Theologie

Es wurde bereits deutlich, dass sich Glaube und Ethik nicht voneinander isolieren lassen. In beiden
Religionen finden sich ethische Reflexionen in unterschiedlichen Diskussionszusammenhingen und
Disziplinen, die angesichts von Herausforderungen der Moderne eine Neuausrichtung erfahren, aber
auch von je unterschiedlichen philosophischen Diskussionen und kulturellen Kontexten gepragt
sind:

a) Im Islam spielen Koran, Hadith, philosophische, rechtliche, mystische und theologische Traditio-
nen eine wichtige Rolle (vgl. Fakhry 1994). Als Entsprechung zu »Ethik« wird meist akhlaq angefiihrt.
Dabei geht es um philosophische Fragen der Charakterlehre mit Themen wie Lastern, Tugenden, gu-
ter Charakter und die moralische Verfasstheit der Seele. Daneben werden ethische Fragen haufig im
Rahmen des islamischen »Rechts« behandelt, das sich zur dominanten Disziplin islamischer Wissen-
schaften entwickelt hat und das im weiteren Sinne von islamischer Normativitit zu verstehen ist. In
gegenwirtigen Diskursen zeigt sich eine Verschiebung von einer kasuistischen Rechtspraxis hin zu
einer Prinzipienorientierung. Leitende Intentionen und Prinzipien der Scharia wie etwa der Schutz
des Lebens, treten gegeniiber Einzelnormen in den Vordergrund. In der Ausrichtung auf maslaha im

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 3 von 10
Aktualisiert: Marz 2023



HANDBUCH

CHRISTLICH-
ISLAMISCHER
DIALOG

Sinne von »allgemeinem Wohl« gewinnt die islamische Ethik einen zweckorientierten Charakter. Au-
Berdem wird der ethische Grundzug des islamischen Rechts stiarker herausgearbeitet und die Vielfalt
islamischer Disziplinen betont. Die genaue Verortung ethischer Fragen im Kontext der im Aufbau
befindlichen islamischen Theologie in Deutschland ist noch offen.

b) Auch die christliche Ethik weist rechtliche Ziige auf. So wurde seit dem Hochmittelalter Gott als
Gesetzgeber betrachtet, der ethische Normen als seine Gesetze erlisst und Gesetzesiibertretungen
bestraft. Wie im Islam finden sich Uberlegungen zum tugendhaften Leben in allen Epochen der The-
ologiegeschichte. Im Kontext von Auseinandersetzungen zwischen den verschiedenen Konfessionen
insbesondere beziiglich der Bufipraxis entstand im 16. Jahrhundert die zunichst stark fallorientiert
ausgerichtete Moraltheologie als eigenstindige, von der Glaubenslehre getrennte theologische Dis-
ziplin. Die Betonung der Autonomie des Sittlichen, die Forderung der Universalisierbarkeit und die
Kritik an legalistischer Ethik durch Immanuel Kant pragten die Diskussionen innerhalb der Mo-
raltheologie. Eine weitere Ausdifferenzierung fand seit Ende des 19. Jahrhunderts statt: So entstand
neben der stirker auf individuelle Lebensformen ausgerichteten Moraltheologie die Sozialethik als
Reflexion iiber Strukturen und Institutionen der Moderne. Heute orientiert sich christliche Ethik
(hiufig unter der Bezeichnung »theologische Ethik«) stark an zeitgenéssischer philosophischer Ethik
und Humanwissenschaften (vgl. Diuwell/Hiibenthal/Werner 2011).

4. Die ethische Relevanz von Bibel und Koran

In beiden Religionen sind die jeweiligen Schriften mit einem jeweils unterschiedlichen dogmatischen
Status zentrale Bezugspunkte fiir die theologische Reflexion (> Gottes Wort in der Geschichte: Bibel
und Koran). Der zeitliche und kulturelle Abstand stellt den Rekurs auf Koran und Bibel vor entspre-

chende hermeneutische Anforderungen: Die heiligen Schriften kénnen nicht als Steinbruch fiir ethi-

sche Normen benutzt werden. Vielmehr muss der geschichtliche Kontext der Texte beriicksichtigt
werden. Fiir die Schriftrezeption werden verschiedene hermeneutische Modelle vertreten, wie etwa
ein Gespréach, in dem unterschiedliche kontextuelle und kulturelle Pragungen berticksichtigt werden
kénnen. Eine andere Moglichkeit ist, aus Schrifttexten tibergreifende Prinzipien herauszuarbeiten
(vgl. etwa Anzenbacher 1998, 29; Rahman 1982, 20) wie Aussagen iiber die Armen, die Gerechtigkeit
und die Bewahrung der Schépfung, die wiederum in heutige ethische Argumentationen einflieflen
kénnen.

In Bezug auf die Bibel spielt die Pluralitit unterschiedlicher Textgattungen und ethischer Positionen
eine wichtige Rolle: Das Alte Testament umfasst rechtliche Vorschriften der Tora, Kritiken an Kult
und gesellschaftlichen Missstinden sowie den Ruf nach Gerechtigkeit der Propheten und die schép-
fungstheologisch geprigte Weisheitsliteratur. Ethische Weisungen der Bibel haben vielfach auf3er-
biblische Parallelen, die in den biblischen Schriften in einen neuen Kontext gestellt werden (vgl. z. B.
Phil 2,14; Gal 5,1.13). Biblische Texte kénnen nicht als losgeléste Gebote verstanden werden; sie
sind mit einer spezifischen Heilserfahrung verbunden - im Alten Testament mit der Befreiungser-
fahrung des Volkes Gottes, im Neuen Testament mit der Reich-Gottes-Botschaft und dem Christus-
glauben. Wichtige ethische Texte haben eine narrative Gestalt — so etwa das Gleichnis vom barmher-
zigen Samariter (Lk 10,15-37) oder die Rede vom Weltgericht (Mt 25,31-46). Durch existentielle
Lektiiren und Identifikationen mit Gestalten dieser Texte werden die Leser zu ethischem Verhalten
motiviert. Innerhalb des biblischen Kanons kénnen sich Leser unterschiedlich orientieren: So ist die

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 4 von 10
Aktualisiert: Marz 2023


https://handbuch-cid.de/gottes-wort-in-der-geschichte-bibel-und-koran/
https://handbuch-cid.de/gottes-wort-in-der-geschichte-bibel-und-koran/

HANDBUCH

CHRISTLICH-
ISLAMISCHER
DIALOG

Offenbarung des Johannes (Offb) von Weltdistanz gepragt, wihrend die Pastoralbriefe (1 Tim,

2 Tim, Tit) eine weitgehende Angleichung an die Welt propagieren. Einen Mittelweg geht der 1. Pet-
rusbrief, der die Christen als »Fremde und Giaste« bezeichnet (1 Petr 2,11). Von daher gibt die Bibel
keine direkten Antworten auf aktuelle ethische Fragen.

Beim Koran muss man zwischen den mekkanischen und den medinensischen Suren unterscheiden.
Die mekkanischen Suren sind eher durch dogmatische Fragen geprigt. Sie setzen sich mit dem Mo-
notheismus auseinander und proklamieren den Verzicht auf Polytheismus. Gleichzeitig berichten sie
aber auch von fritheren Propheten und Vélkern und greifen dabei auf Erzidhlungen zuriick, die auch
im Alten und Neuen Testament zu finden sind. Die Menschen sollten durch Erinnerung und Ermah-
nung an die vergangenen Propheten und Vélker Analogien zu ihren eigenen Lebensverhiltnissen bil-
den und dadurch zu einer ethischen Lebensweise angehalten werden. Die medinensischen Suren
stammen aus der Zeit nach der Hidschra (622 n.Chr.). Sie behandeln nun stirker die Ordnung der
Umma und setzen sich mit ethischen Fragen auseinander, unter anderem mit Ehe und Familie sowie
mit der Beziehung der Umma zu anderen Menschen und Religionen.

Eine Méglichkeit des Dialogs ist eine intertextuelle Lektiire zentraler ethischer Texte. So findet sich
der biblische Dekalog (Ex 20,2-17; Dtn 5,6-21) auch in koranischer Form (Sure 6,151-153; 17,22—
39). Im »Buch der vierzig Hadithe an-Nawawis« findet sich eine Parallele zur Goldenen Regel (Mt
7,12): »Keiner von euch ist glaubig, solange er nicht fiir seinen Bruder wiinscht, was er fiir sich selbst
wiinscht« (al-Nawawi 1997, 108).

5. Verantwortung als Schlusselbegriff einer Ethik in der Moderne

Die europiische Moderne ist dadurch gekennzeichnet, dass gesellschaftliche Ordnungen nicht mehr
absolut vorgegeben, sondern stindige Gestaltungsaufgabe sind. In beiden Religionen findet inzwi-
schen eine positive Rezeption von Sikularisierung statt. Christ:innen und Muslim:innen kénnen sich
konstruktiv mit den Errungenschaften der Moderne auseinandersetzen und in Zusammenarbeit Bei-
trage zu gesellschaftlichen Fragen leisten. Die heutige Zeit macht deutlich, dass Appelle an das mora-
lische Handeln des Einzelnen nicht ausreichen, sondern eine ethische Reflexion tiber Systeme, Struk-
turen und Institutionen erforderlich ist. Die von unterschiedlichen Kulturen und Religionen her an-
schlussfihigen universellen Menschenrechte kénnen hierbei als tibergreifender Maf3stab dienen.

Im 20. Jahrhundert wurde Verantwortung zu einer »ethischen Schliisselkategorie« (Kurt Bayertz).
Verantwortung (mas uliya) markiert Grenzen fiir das menschliche Handeln und bringt besonders die
Zukunftsdimension des Handelns zum Ausdruck. Ausgerichtet wird die Verantwortung an Maf3sta-
ben und Kriterien; hier lasst sich an oberster Stelle die Menschenwiirde nennen (> Leben in Freiheit

und Wiirde: Menschenrechte). Verantwortung setzt freie, zurechnungsfihige Subjekte als ihre Tra-

ger voraus und umfasst gleichzeitig Bewusstsein fir Werte, die heute nicht mehr als selbstverstandli-
che Vorgaben gelten kénnen. Aus religiéser Sicht handelt es sich dabei um eine Verantwortung vor
Gott, der von Muslim:innen und Christ:innen als Schépfer der Welt und endzeitlicher Richter be-
kannt wird. Die géttliche Verantwortungsinstanz wird im Gewissen und durch die Vernunft des
Menschen greifbar. In beiden Religionen ist eine Verschiebung von einer stirker formalen Pflichter-
fullung hin zur persénlichen Verantwortung mit einem Bewusstsein fiir die ethischen Grundlagen
und fiir die Folgen der Handlungen zu beobachten. Somit eignet sich Verantwortung als gemeinsame

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 5 von 10
Aktualisiert: Marz 2023


https://handbuch-cid.de/leben-in-freiheit-und-wurde-menschenrechte/
https://handbuch-cid.de/leben-in-freiheit-und-wurde-menschenrechte/

HANDBUCH

CHRISTLICH-
ISLAMISCHER
DIALOG

ethische Leitidee, welche die Grundstruktur religioser Ethik und konkrete Handlungsfelder mitei-
nander verbindet (vgl. Schmid/Renz/Takim/Ucar 2008).

6. Ausgewahlte Verantwortungsbereiche: Biomedizin, Wirtschaft,
Umwelt

Verantwortung wird in verschiedenen Handlungsfeldern konkret. Angesichts der neuzeitlichen Dif-
ferenzierung von Sachbereichen ist eine Vielfalt von Bereichsethiken entstanden, fiir die jeweils un-
terschiedliche Einzelwissenschaften relevant sind. Hierbei wird deutlich, dass Ethik nur interdiszipli-
nir betrieben werden kann (vgl. Ramadan 2009). Die Bereichsethiken als relativ eigenstdndige Dis-
kussionszusammenhinge, die ein hohes Mafd an Spezialisierung verlangen, sind durch die ethische
Reflexion miteinander verbunden. Exemplarisch sollen hier Verantwortungsbereiche vorgestellt wer-
den, die fiir beide Religionen relevant, vielfach aber erst in Ansitzen Gegenstand christlich-islami-
scher Dialoge sind:

a) Bio- und Medizinethik: Die Bio- und Medizinethik hat zum Ziel, eine ethische Grundlage fiir einen
verantwortungsvollen Umgang mit Leben zu entwickeln. Neben der Tier- und Pflanzenethik ist hier
insbesondere die Ethik in Bezug auf den Menschen von grofier Bedeutung. Vor allem die der Bioethik
zugeordnete Reproduktionsmedizin (Priimplantations- und Pranataldiagnostik, Gentechnologie,
Stammzellenforschung), aber auch Fragen zur Medizinethik wie etwa Sterbehilfe und Organtrans-
plantation stehen im Mittelpunkt der Diskussionen. Zentral ist dabei die Frage nach dem Lebensbe-
ginn und Lebensende. In der christlichen und islamischen Bioethik spielen vor allem die Bewertung
des Status des Embryos und dabei besonders der Zeitpunkt der Beseelung eine entscheidende Rolle.
So ist die katholische Kirche der Ansicht, dass schon der Embryo eine Seele besitzt und deshalb in
allen Entwicklungsphasen ein Recht auf Lebensschutz und Menschenwiirde hat. Damit sind alle Ein-
griffe auch im frithen Stadium der Schwangerschaft, sowie die embryonale Stammzellenforschung
ausgeschlossen, auch wenn dadurch anderen Menschen geholfen werden kénnte. Anders als die
evangelische Kirche steht sie auch der kiinstlichen Befruchtung kritisch gegeniiber. Kontrir zur ka-
tholischen Position stehen muslimische Positionen, die neben der kiinstlichen Befruchtung auch ei-
nen Schwangerschaftsabbruch und die Stammzellenforschung bis zum Tag der Beseelung erlauben,
die je nach Lehrmeinung auf den 40. oder 120. Tag der Schwangerschaft angesetzt ist. Eine Proble-
matik innerhalb der Reproduktionsmedizin stellt fir den Islam dabei nicht die Unterminierung der
Wiirde dar, sondern die biologischen und sozialen Konsequenzen, die beispielsweise beim Klonen
durch die Veranderung im Familienstammbaum, aber auch durch die daraus resultierende Dezimie-
rung der kulturellen Vielfalt hervorgerufen werden kénnen.

In der Medizinethik wird vor allem die Frage nach dem Lebensende diskutiert. So etwa bei der Or-
gantransplantation nach dem Tod, die automatisch eine Auseinandersetzung mit dem Hirntodkrite-
rium mit sich bringt. Im Islam gilt ein Mensch als tot, sobald die Seele seinen Kérper verlisst (Sure
39,42). Diese Definition hat zu kontroversen innerislamischen Diskussionen gefiihrt, da medizinisch
nicht feststellbar ist, ob die Seele mit dem Hirntod den Kérper verlisst. Aus diesem Grund tut man
sich, anders als mit der Organtransplantation, mit der Anerkennung des Hirntodkriteriums teilweise
schwer. Der Organtransplantation steht der Islam durchaus positiv gegeniiber, da jeder aussichtsrei-
che Versuch Leben zu retten oder den Gesundheitszustand zu verbessern als moralische Pflicht an-
gesehen wird (Sure 35,5). Sowohl die katholische als auch die evangelische Kirche erkennen das
Hirntodkriterium an und befiirworten die Organtransplantation. Letzteres gilt sogar als ein Akt der
Nichstenliebe, da Lebensrettung moralisch geboten ist.

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 6 von 10
Aktualisiert: Marz 2023



HANDBUCH

CHRISTLICH-
ISLAMISCHER
DIALOG

b) Wirtschafts- und Umweltethik: Beide Religionen sind grundsitzlich wirtschaftsfreundlich ausge-
richtet. Allerdings ist Wirtschaft kein Selbstzweck, sondern dem Kriterium der Lebensdienlichkeit
unterstellt. Eigentum ist relativ, da Gott der eigentliche Besitzer ist, was den Menschen zu einem
verantwortungsvollen, treuhinderischen Umgang mit allen Giitern verpflichtet. Soziale Anliegen
kommen im Islam durch die Almosensteuer (zakat) zum Ausdruck, die eine Umverteilung von Gii-
tern bezweckt. Die biblische Tradition des Sabbats bedeutet eine Unterbrechung der ékonomischen
Logik.

Im Zentrum wirtschaftsethischer Diskussionen im Islam steht das Verbot von ribd — meist iibersetzt
als (Wucher-)Zins -, das in den letzten Jahrzehnten wieder verstarkt Beachtung findet (Sure 2,275f).
Im Christentum wurde ab dem 16. Jahrhundert im Rahmen einer neuzeitlichen Ausdifferenzierung
von Okonomie und Religion nicht mehr oder nur eingeschrankt am Zinsverbot festgehalten. Zinsen
sind heute nicht mehr wie in stagnierenden Wirtschaften mit der Ausbeutung Mittelloser gleichzu-
setzen, sondern die notwendige Voraussetzung fiir einen Kapitalmarkt und damit fiir Wirtschafts-
wachstum. Kritisch ist hingegen die Entkoppelung des Finanzwesens von der Realwirtschaft zu be-
trachten, wenn Banken z. B. ihnen anvertrautes Kapital fiir nicht werthaltige Wettgeschifte miss-
brauchen und damit den Wirtschaftskreislauf auf Kosten der Allgemeinheit gefahrden oder gar scha-
digen. Das Zinsverbot bedarf in diesem Kontext einer neuen Konkretisierung. Ein Ansatz kénnte da-
rin bestehen, die in beiden Religionen zugrunde liegenden Prinzipien wie die Option fiir die Schwa-
chen, Solidaritit und Gerechtigkeit in ihren vielfaltigen Dimensionen miteinander ins Gesprich zu
bringen.

Die 6kologische Krise gehért zu den zentralen Herausforderungen der Gegenwart. Sie ist als Folge
wirtschaftlicher Entwicklungen die Kehrseite der Moderne und fithrt zur Zerstérung der 6kologi-
schen Grundlagen ihrer Entwicklung. Christ:innen und Muslim:innen kénnen hier gemeinsam
schopfungstheologisch argumentieren. Sie verstehen die Welt als zu bewahrende Schépfung Gottes.
Darin hat der Mensch als Ebenbild bzw. Statthalter Gottes eine herausragende Stellung, die eine be-
sondere Wiirde und Aufgabe des Menschen zur Folge hat, aber auch im Sinne von Herrschen und
Ausbeuten missverstanden wurde. Heute werden Ansitze vertreten, die mit unterschiedlichen Ge-
wichtungen Anthropozentrismus und Biozentrismus miteinander verbinden. Islamische und christli-
che Denker sprechen von nachhaltiger Entwicklung, stellen sich damit einem reinen Neoliberalismus
entgegen und finden im Modell einer sozial-6kologischen Marktwirtschaft eine gemeinsame Zielper-
spektive.

Man kénnte zunichst vermuten, dass in der Umweltfrage leicht ein interreligioser Konsens gefun-
den werden kann. Auch hier bricht jedoch der Grundkonflikt auf, wie die Moderne zu bewerten ist,
und bisweilen kehren in einer 6kologischen Verkleidung antimoderne Reflexe wieder. Nachdem in-
zwischen auch eine islamisch motivierte Umweltbewegung entstanden ist, bieten sich gerade in die-
sem Feld Handlungsméglichkeiten fiir den praktischen interreligiosen Dialog (vgl. Binay/Khorchide
2019).

7. Zur Bedeutung ethischer Fragen fur den interreligiosen Dialog und
fur das gesellschaftliche Zusammenleben

Angesichts von Migration, Globalisierung und Pluralisierung stellen sich neue Herausforderungen
fur die Ethik. Wie ist das Zusammenleben angesichts divergierender Konzeptionen des guten Lebens

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 7 von 10
Aktualisiert: Marz 2023



HANDBUCH

CHRISTLICH-
ISLAMISCHER
DIALOG

moglich? Hierbei spielt der interreligiose Dialog eine zentrale Rolle, denn in ihm kann Konsens ge-
funden und ein Verstindnis fiir Differenzen geweckt werden. Verschiedene ethische Positionen be-
wegen sich in sikularen Kontexten im vom staatlichen Recht vorgegebenen Rahmen. Auch wenn
Recht und Ethik getrennt sind, ist das Recht wiederum auf ein ethisches Fundament angewiesen, zu
welchem in pluralistischen Gesellschaften unterschiedliche Religionen und Weltanschauungen bei-
tragen konnen. Dafiir bedarf es nach Ansicht von Jiirgen Habermas in einer postsikularen Gesell-
schaft der Ubersetzung religiéser Aussagen in eine vernunftbasierte Sprache (vgl. Habermas 2005,
1371).

Dokumente wie die Erklarung des Zweiten Vatikanischen Konzils iiber die nichtchristlichen Religio-
nen Nostra Aetate (1965), die Erklarung »Striving Together in Dialogue. A Muslim-Christian Call to Re-
flection and Action« (2000) des Okumenischen Rates der Kirchen (www.oikoumene.org), das von 138
muslimischen Gelehrten unterzeichnete Dokument aus dem Jahr 2007 »A Common Word Between Us
and You« oder das 2012 von Muslim:innen und Christ:innen im Rahmen des Zentralkomitees der

deutschen Katholiken gemeinsam verfasste Dokument »Christen und Muslime — Partner in der plu-

ralistischen Gesellschaft« geben wichtige Anregungen fiir einen interreligicsen Dialog tiber ethische
Fragen. Auch das Dokument von Abu Dhabi ,Uber die Briiderlichkeit aller Menschen® (2019) enthilt
viele weiterfithrende Impulse.

Exemplarisch sollen zwei Ansitze vorgestellt werden, die eine Briicke zwischen wissenschaftlich-
ethischen und praktischen Fragen schlagen:

a) Projekt Weltethos: Angesichts weltweiter Krisen halt Hans Kiing eine globale Ethik fiir erforder-
lich. Das Weltethos selbst formuliert Kiing derart allgemein, dass es fiir alle Menschen unabhingig
von ihrer Religion zuginglich ist. Der Ansatz ist konsensorientiert. Zentrales inhaltliches Kriterium
ist das Humanum, das von verschiedenen Weltreligionen her begriindbar ist. Das Projekt Weltethos
hat fiir die Praxis des interreligicsen Dialogs wichtige Anstéf3e gegeben. Es bleibt jedoch unklar,
wieso es zusitzlich zu den Menschenrechten eine Weltethos-Erklarung braucht. Angesichts der Plu-
ralitat der Religionen und ihrer inneren Vielstimmigkeit geraten rein konsensorientierte Ansitze an
ihre Grenzen.

b) Interkulturelle bzw. interreligicse Ethik und Sozialethik (Karl-Wilhelm Merks, Hansj6érg Schmid):
Ausgangspunkt ist die kulturelle bzw. religiose Vielfalt. Anstelle einer globalen Rahmentheorie geht
es hier um die Auseinandersetzung mit Einzelfragen. Methodisch l4sst sich idealtypisch in drei
Schritten vorgehen: Zu Beginn steht eine gemeinsame Auseinandersetzung mit dem Kontext und
Sachfragen, die von unterschiedlichen Disziplinen bearbeitet werden; es folgt im Sinne eines herme-
neutischen Prozesses ein Bezug auf Prinzipien und religiése Quellen; daraus geht ein Handlungsan-
gebot hervor. Ein universales Etho_s wird somit hier nicht vorausgesetzt, sondern kann sich anhand
von Einzelfragen ergeben. Ubergreifende fundamentalethische Fragen konnen dabei offen bleiben.
Auch wenn hiermit erste Rahmenkonzepte einer religionentibergreifenden ethischen Reflexion vor-
liegen, steht der christlich-islamische Dialog iiber ethische Fragen noch in den Anfangen. Dialoge auf
den verschiedenen Ebenen sowie eine Beschiftigung mit ethischen Traditionen in beiden Religionen
kénnen einen Beitrag zur Klarung noch offener Fragen leisten. In der Moderne mit immer komple-
xer werdenden Einzelfragen wird deutlich, dass es dabei nicht um einen Abgleich vorgegebener Ant-
worten gehen kann, sondern um ein wechselseitiges Anteilnehmen an Reflexionsprozessen und Ab-
wigungen. Dies kann zu einem gemeinsamen 6ffentlichen Sprechen und Handeln mit Respekt vor
bleibenden Differenzen fiihren.

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 8 von 10
Aktualisiert: Marz 2023


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.oikoumene.org/resources/documents/striving-together-in-dialogue
https://www.acommonword.com/
https://www.acommonword.com/
https://www.zdk.de/organisation/gremien/gespraechskreise/gespraechskreis-christen-und-muslime-beim-zdk/erklaerungen/
https://www.zdk.de/organisation/gremien/gespraechskreise/gespraechskreis-christen-und-muslime-beim-zdk/erklaerungen/
https://www.vatican.va/content/francesco/de/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html

HANDBUCH
CHRISTLICH-
ISLAMISCHER

DIALOG

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 9 von 10
Aktualisiert: Marz 2023



HANDBUCH

CHRISTLICH-
ISLAMISCHER
DIALOG

Zitierte Literatur

Rahman, Fazlur, Islam & Modernity. Transformation of an Intellectual Tradition, Chicago/London
1982

Fakhry, Majid, Ethical Theories in Islam, Leiden u. a. 21994
Anzenbacher, Arno, Christliche Sozialethik. Einfithrung und Prinzipien, Paderborn u.a. 1998

Habermas, Jiirgen, Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsitze, Frankfurt a.M.
2005

Al-Nawawi, Yaha Ibn Sharaf, Das Buch der Vierzig Hadithe, Frankfurt a.M./Leipzig 2007

Ramadan, Tariq, Radikale Reform. Die Botschaft des Islam fiir die moderne Gesellschaft, Miinchen
2009

Diiwell, Marcus/Hiibenthal, Christoph/Werner, Micha H., Handbuch Ethik, Stuttgart/Weimar *2011

Merks, Karl-Wilhelm, Grundlinien einer interkulturellen Ethik. Moral zwischen Pluralismus und
Universalitit, Fribourg 2012

Zum Weiterlesen

Eich, Thomas / Reifeld, Helmut (Hg.), Bioethik im christlich-islamischen Dialog, Sankt Augustin
2004

Schmid, Hansj6érg/Renz, Andreas/Takim, Abdullah/Ucar, Bilent (Hg.), Verantwortung fir das Leben.
Ethik in Christentum und Islam, Regensburg 2008

Ramadan, Tariq, Radikale Reform. Die Botschaft des Islam fiir die moderne Gesellschaft, Miinchen

2009

Schmid, Hansjérg, Islam im europaischen Haus. Wege zu einer interreligiosen Sozialethik, Freiburg

2012

Strobele, Christian / Middelbeck-Varwick, Anja / Dziri, Amir / Tatari, Muna (Hg.), Armut und Ge-
rechtigkeit. Christliche und islamische Perspektiven, Regensburg 2016

Binay, Sara / Khorchide, Mouhanad (Hg.), Islamische Umwelttheologie. Ethik, Norm und Praxis,
Freiburg i.Br. 2019

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 10 von 10
Aktualisiert: Marz 2023



