
 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: März 2023 

https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 1 von 10 

  

Verantwortung für das Leben: Grundlagen  
der Ethik. 
Christliche und muslimische Perspektiven 
Hansjörg Schmid / Julia Rahman  

 

Abstract 

Der Dialog des Handelns auf der Grundlage gemeinsamer Weltverantwortung gehört zu den zentralen Di-

mensionen des interreligiösen Dialogs. Durch den religiösen Sinnhorizont des Handelns bewegt sich dieser 

Dialog nicht auf einer rein pragmatischen Ebene, sondern umfasst immer auch Bezüge zu zentralen theolo-

gischen Fragen. Lässt sich in vielen ethischen Problemstellungen Einigung zwischen den Religionen erzielen, 

so werden sowohl in den Grundansätzen als auch in Einzelfragen Differenzen sichtbar. Es würde eine Veren-

gung darstellen, religiöse Ethiken als geschlossene Systeme von Erlaubtem und Verbotenem zu betrachten. 

Daher sind im interreligiösen Dialog nicht in erster Linie Einzelnormen, sondern hermeneutische Fragen 

und Konstruktionsprinzipien der Ethiken miteinander zu vergleichen. Der Beitrag erläutert in einem ersten 

Schritt das allgemeine Verständnis von Ethik und arbeitet die Besonderheiten religiöser Ethik heraus. Ein 

zweiter Schritt fragt nach der Orientierungsfunktion von christlicher und islamischer Ethik. Die unter-

schiedliche Verortung von Ethik und islamischer und christlicher Theologie wird in einem weiteren Schritt 

reflektiert ebenso wie die Relevanz von Bibel und Koran. In der modernen Ethik bildet „Verantwortung“ den 

Schlüsselbegriff, der schließlich für verschiedene Handlungsfelder konkretisiert wird. Den Abschluss bildet 

die Frage, welche Bedeutung ethische Fragen für den interreligiösen Dialog und das gesellschaftliche Zusam-

menleben haben. 

 

1. Allgemeines Verständnis von Ethik und die Besonderheiten  
religiöser Ethik  

Ethik bezeichnet seit der griechischen Antike die Reflexion über Handeln und Lebensführung des 

Menschen. Religiöse Ethik findet im Sinnhorizont des Glaubens statt und baut auf einer je spezifi-

schen Anthropologie auf. Für die Ethik sind die beiden Unterscheidungen gut – böse und gerecht – 

ungerecht zentral. Christliche und islamische Ethik haben ein gemeinsames formales ethisches Prin-

zip: Das Gute tun, das Böse meiden, so heißt es in der christlichen scholastischen Tradition. Im Ko-

ran ergeht die Aufforderung, »zum Guten zu rufen, das Rechte zu gebieten und das Verwerfliche zu 

untersagen« (Sure 3,104). Islamische wie christliche Ethik sind als theologische Ethik in der existen-

tiellen Beziehung zu dem einen Gott verankert, die in beiden Religionen unterschiedlich ausgestaltet 

ist. Über eine rein philosophische Ethik hinaus umfasst religiöse Ethik daher weitere Dimensionen 

wie bestimmte Grundhaltungen und Motivationen, Wege zum Umgang mit Scheitern und einen 

Transzendenzbezug.  

Es gibt weder die islamische noch die christliche Ethik, sondern jeweils eine Vielfalt unterschiedlicher 

Positionen. Dies gebietet eine Zurü ckhaltung  hinsichtlich des Geltungsanspruchs und der Reichweite 



 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: März 2023 

https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 2 von 10 

  

von Ergebnissen des interreligi ösen Dialogs. In beiden Religionen werden nebeneinander stärker 

glaubensethische und stärker vernunftorientierte Konzepte von Ethik vertreten: Schlüsselfrage ist 

dabei das Verhältnis  von Vernunft und Offenbarung. Rationalistische Positionen, die im Islam von 

der mu‛tazilitischen Schule seit dem 8. Jahrhundert entwickelt wurden, weisen der Offenbarung 

keine Ethik begründende Funktion zu, sondern die Aufgabe, ethische Prinzipien zu entfalten und zu 

spezifizieren. Die asch ‛aritische Gegenposition sieht Pflichten erst durch die Offenbarung gegeben, 

auch wenn religiöses Wissen über die Vernunft zugänglich ist.  

In der katholischen Ethik ist die Konzeption einer autonomen, von christlichen Glaubensvorausset-

zungen unabhängigen universalen Moral weit verbreitet. Diese wird allerdings nicht als Gegensatz 

zur Bezogenheit des Menschen auf Gott angesehen, was sich im Begriff »theonome Autonomie« 

(Franz B öckle) niederschlägt. Spezifisch christlich ist der durch Jesus Christus eröffnete Sinnhori-

zont für das menschliche Handeln. Aus evangelischer Sicht spielt der Rekurs auf die Bibel eine stär-

kere Rolle. Bei weniger stark normativen Ansätzen geht es um ein Verstehen der sich aus dem christ-

lichen Glauben ergebenden Lebensweise. In der evangelischen Ethik werden stärker als in der katho-

lischen Ethik die individuelle Verantwortung und Freiheit und damit verbunden ein Pluralismus in 

der Ethik akzentuiert.  

 

2. Die Orientierungsfunktion von christlicher und islamischer Ethik  

Probleme der Gesellschaft und Entscheidungsfragen des Einzelnen rufen nach ethischer Orientie-

rung. In den modernen pluralistischen Gesellschaften kann nicht mehr von homogenen religiösen 

Milieus ausgegangen werden, in denen jeweils ein bestimmtes religiöses Ethos gelebt wird und in 

welche die einzelnen Menschen hineinwachsen. Ethik ist in hohem Maße individualisiert. Dem ste-

hen Religionen wie Islam und Christentum mit ihrem gemeinschaftlichen Charakter entgegen. Die 

Orientierungsfunktion von religiöser Ethik für das Individuum ist je verschieden strukturiert:  

a) Für die christliche Ethik ist die frei gewählte und je individuell realisierte Ausrichtung an Jesus 

Christus als Vorbild des Handelns zentral. Prägend ist seine Hinwendung zu den Unterprivilegierten 

der Gesellschaft, seine Gesetzeskritik, das Liebesgebot (Mk 12,29–31) und das Gebot der Feindes-

liebe (Mt 5,44). Die Nachfolge und Nachahmung Jesu Christi entsprechend zu den von ihm berufe-

nen Jü ngern befähigt zu einem altruistischen Lebensstil, zur Annahme von Leid und zur Mitarbeit 

am Aufbau des Reiches Gottes.  

In der Tradition christlicher Ethik wird das Gewissen zur letztverbindlichen Instanz verantwortli-

chen Handelns. Nach Paulus (R öm 2,14f) und dann unter Aufnahme stoischer Ideen wird das Gewis-

sen als das ins Herz des Menschen geschriebene Gesetz, das Gute zu tun, verstanden, mit dem der 

Mensch sich selbst beurteilt und richtet. Damit gewinnt die individuelle Urteilskompetenz, die au ch 

durch variable Größen wie Kontext und Erziehung geprägt ist, einen zentralen Stellenwert. Aus 

christlicher Sicht sind dur ch das Gewissen alle Menschen über Grenzen von Religionen und Überzeu-

gungen hinweg miteinander verbunden. 

Die Kirche als Glaubens - und Zeugnisgemeinschaft bietet einen Raum für die Suche nach ethischen 

Antworten. Das Spannungsfeld zwischen individueller Entscheidung und institutionellem Rahmen 

ist unauflöslich. So kann Kirche sowohl als einengend als auch Horizonte eröffnend erfahren wer-

den. Hier kommt es vor allem in der katholischen Kirche zu Konflikten, die dem kirchlichen Lehramt 

einen zentralen Stellenwert einräumt. Das wirkt sich auch auf die wissenschaftliche christliche Ethik 



 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: März 2023 

https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 3 von 10 

  

aus: Sie nimmt auf das kirchliche Lehramt Bezug, versteht sich aber nicht nur als Auslegung der lehr-

amtlichen Positionen.  

b) Die islamische Ethik ist neben dem Koran vor allem an der Sunna des Propheten ausgerichtet und 

bietet damit dem Gläubigen eine Orientierungshilfe für sein Handeln. Diese Hilfe erstreckt sich da-

bei auf alle Lebensbereiche, denn mit dem Koran ist dem Menschen eine Lebensordnung gegeben, 

die durch die Sunna, also durch die Lebensweise des Propheten, beschrieben und vervollständigt 

wird. 

Verantwortliches Handeln, sei es gegenüber sich selbst oder gegenüber anderen, sei es gegenüber 

Umwelt oder Technik, wird dabei mit Hilfe von Regeln sichergestellt. Dieses Regelsystem, abgeleitet 

aus Koran und Sunna, bildet die Basis der Scharia. Fälle, die nicht direkt aus Koran und Sunna abge-

leitet werden können, werden durch den Konsens der islamischen Gelehrten geregelt. Ist dies auch 

nicht möglich, so bleibt den Gelehrten die Möglichkeit , gelöste Fälle durch Analogieschluss auf unge-

löste zu übertragen. Daneben können islamische Rechtsgelehrte (Muftis) Rechtsgutachten (Fatwas) 

herausgeben, die aufgrund der pluralen Autoritätsstrukturen im Islam durchaus konträr zu anderen 

Urteilen stehen können. Je mehr Autorität der Mufti besitzt, umso mehr Einfluss hat die Fatwa. 

Dennoch bleibt im Islam auch das Gewissen des Menschen die letzte Entscheidungsinstanz. Dies lei-

ten die muslimischen Gelehrten aus dem Ausspruch des Propheten Muhammad »Frage zuletzt dein 

Herz nach einer Fatwa« ab (Abū Bakr Ibn Ab ī Šayba: Musnad Ibn Abī Šayba. Hn: 753).  

Der Gläubige ist demnach von einem gemeinschaftlichen Rahmen umgeben, der ihm zum einen Si-

cherheit bietet, zum anderen aber auch zu Spannungen zwischen der eigenen Entscheidungskompe-

tenz und der Autorität von Rechtsgelehrten führen kann. Reformorientierte Muslim:innen sind be-

strebt, mit Hilfe von eigenständiger Urteilsbildung eine undogmatische, vernunftgeleitete Denk-

weise durchzusetzen. Andere Muslim:innen argumentieren dagegen, dass diese Rechtsmethode, also 

eine unabhängige Interpretation von Koran und Sunna, nur von Gelehrten des islamischen Rechts 

angewandt werden kann, da nur diese das dafür nötige Wissen besitzen.  

 

3. Die unterschiedliche Verortung von Ethik in der islamischen und 
christlichen Theologie  

Es wurde bereits deutlich, dass sich Glaube und Ethik nicht voneinander isolieren lassen. In beiden 

Religionen finden sich ethische Reflexionen in untersc hiedlichen Diskussionszusammenhä ngen und 

Disziplinen, die angesichts von Herausforderungen der Moderne eine Neuausrichtung erfahren, aber 

auch von je unterschiedlichen philosophischen Diskussionen und kulturellen Kontexten geprägt 

sind:  

a) Im Islam spielen Koran, Had īth, philosophische, rechtliche, mystische und theologische Traditio-

nen eine wichtige Rolle (vgl. Fakhry 1994). Als Entsprechung zu »Ethik« wird meist akhlāq angeführt. 

Dabei geht es um philosophische Fragen der Charakterlehre mit Themen wie Lastern, Tugenden, gu-

ter Charakter und die moralische Verfasstheit der Seele. Daneben werden ethische Fragen häufig im 

Rahmen des islamischen »Rechts« behandelt, das sich zur dominanten Disziplin islamischer Wissen-

schaften entwickelt hat und das im weiteren Sinne von islamischer Normativitä t zu verstehen ist. In 

gegenwärtigen Diskursen zeigt sich eine Verschiebung von einer kasuistischen Rechtspraxis hin zu 

einer Prinzipienorientieru ng. Leitende Intentionen und Prinzipien der Scharia wie etwa der Schutz 

des Lebens, treten gegenüber Einzelnormen in den Vordergrund. In der Ausrichtung auf maslaha im 



 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: März 2023 

https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 4 von 10 

  

Sinne von »allgemeinem Wohl« gewinnt die islamische Ethik einen zweckorientierten Charakter. Au-

ßerdem wird der ethische Grundzug des islamischen Rechts stärker herausgearbeitet und die Vielfalt 

islamischer Disziplinen betont. Die genaue Verortung ethischer Fragen im Kontext der im Aufbau 

befindlichen islamischen Theologie in Deutschland ist noch offen.  

b) Auch die christliche Ethik weist rechtliche Zü ge auf. So wurde seit dem Hochmittelalter Gott als 

Gesetzgeber betrachtet, der ethische Normen als seine Gesetze erlässt und Gesetzesübertretungen 

bestraft. Wie im Islam finden sich Überlegungen zum tugendhaften Leben in allen Epochen der The-

ologiegeschichte. Im Kontext von Auseinandersetzungen zwischen den verschiedenen Konfessionen 

insbesondere bezüglich der Bußpraxis entstand im 16. Jahrhundert die zunächst stark fallorientiert 

ausgerichtete Moraltheologie als eigenständige, von der Glaubenslehre getrennte theologische Dis-

ziplin. Die Betonung der Autonomie des Sittlichen, die Forderung der Universalisierbarkeit und die 

Kritik an legalistischer Ethik durch Immanuel Kant prägten die Diskussionen innerhalb der Mo-

raltheologie. Eine weitere Ausdifferenzierung fand seit Ende des 19. Jahrhunderts statt: So entstand 

neben der stärker auf individuelle Lebensformen ausgerichteten Moraltheologie die Sozialethik als 

Reflexion über Strukturen und Institutionen der Moderne. Heute orientiert sich christliche Ethik 

(häufig unter der Bezeichnung »theologische Ethik «) stark an zeitgenössischer philosophischer Ethik 

und Human wissenschaften (vgl. Düwell/Hü benthal/Werner 2011).  

 

4. Die ethische Relevanz von Bibel und Koran  

In beiden Religionen sind die jeweiligen Schriften mit einem jeweils unterschiedlichen dogmatischen 

Status zentrale Bezugspunkte für die theologische Reflexion (▸Gottes Wort in der Geschichte: Bibel 

und Koran ). Der zeitliche und kulturelle Abstand stellt den Rekurs auf Koran und Bibel vor entspre-

chende hermeneutische Anforderungen: Die heiligen Schriften können nicht als Steinbruch für ethi-

sche Normen benutzt werden. Vielmehr muss der geschichtliche Kontext der Texte berücksichtigt  

werden. Für die Schriftrezeption werden verschiedene hermeneutische Modelle vertreten, wie etwa 

ein Gespräch, in dem unterschiedliche kontextuelle und kulturelle Prägungen berücksichtigt  werden 

können. Eine andere Möglichkeit  ist, aus Schrifttexten übergreifende Prinzipien herauszuarbeiten 

(vgl. etwa Anzenbacher 1998, 29; Rahman 1982, 20) wie Aussagen über die Armen, die Gerechtigkeit 

und die Bewahrung der Schöpfung, die wiederum in heutige ethische Argumentationen einfließen 

können.  

In Bezug auf die Bibel spielt die Pluralitä t unterschiedlicher Textgattungen und ethischer Positionen 

eine wichtige Rolle: Das Alte Testament umfasst rechtliche Vorschriften der Tora, Kritiken an Kult 

und gesellschaftlichen Missständen sowie den Ruf nach Gerechtigkeit der Propheten und die schöp-

fungstheologisch geprägte Weisheitsliteratur. Ethische Weisungen der Bibel haben vielfach außer-

biblische Parallelen, die in den biblischen Schriften in einen neuen Kontext gestellt werden (vgl. z. B. 

Phil 2,14; Gal 5 ,1.13). Biblische Texte können nicht als losgelöste Gebote verstanden werden; sie 

sind mit einer spezifischen Heilserfahrung verbunden – im Alten Testament mit der Befreiungser-

fahrung des Volkes Gottes, im Neuen Testament mit der Reich -Gottes-Botschaft und dem Christus-

glauben. Wichtige ethische Texte haben eine narrative Gestalt – so etwa das Gleichnis vom barmher-

zigen Samariter (Lk 10,15 –37) oder die Rede vom Weltgericht (Mt 25,31–46). Durch existentielle 

Lektü ren und Identifikationen mit Gestalten dieser Texte werden die Leser zu ethischem Verhalten 

motiviert. Innerhalb des biblischen Kanons können sich Leser unterschiedlich orientieren: So ist die 

https://handbuch-cid.de/gottes-wort-in-der-geschichte-bibel-und-koran/
https://handbuch-cid.de/gottes-wort-in-der-geschichte-bibel-und-koran/


 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: März 2023 

https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 5 von 10 

  

Offenbarung des Johannes (Offb) von Weltdistanz geprägt, während die Pastoralbriefe (1 Tim, 

2 Tim, Tit) eine weitgehende Angleichung an die Welt propagieren. Einen Mittelweg geht der 1. Pet-

rusbrief, der die Christen als »Fremde und Gäste« bezeichnet (1 Petr 2,11). Von daher gibt die Bibel 

keine direkten Antworten auf aktuelle ethische Fragen.  

Beim Koran muss man zwischen den mekkanischen und den medinensischen Suren unterscheiden. 

Die mekkanischen Suren sind eher durch dogmatische Fragen geprägt. Sie setzen sich mit dem Mo-

notheismus auseinander und proklamieren den Verzicht auf Polytheismus. Gleichzeitig berichten sie 

aber auch von früheren Propheten und Völkern und greifen dabei auf Erzählungen zurück, die auch 

im Alten und Neuen Testament zu finden sind. Die Menschen sollten durch Erinnerung und Ermah-

nung an die vergangenen Propheten und Völker Analogien zu ihren eigenen Lebensverhältnissen bil-

den und dadurch zu einer ethischen Lebensweise angehalten werden. Die medinensischen Suren 

stammen aus der Zeit nach der Hidschra (622 n.Chr.). Sie behandeln nun stärker die Ordnung der 

Umma und setzen sich mit ethischen Fragen auseinander, unter anderem mit Ehe und Familie sowie 

mit der Beziehung der Umma zu anderen Menschen und Religionen.  

Eine Möglichkeit  des Dialogs ist eine intertextuelle Lektüre zentraler ethischer Texte. So findet sich 

der biblische Dekalog (Ex 20,2 –17; Dtn 5,6 –21) auch in koranischer Form (Sure 6,151 –153; 17,22–

39). Im »Buch der vierzig Hadithe an -Nawawīs« findet sich eine Parallele zur Goldenen Regel (Mt 

7,12): »Keiner von euch ist gläubig, solange er nicht für seinen Bruder wünscht, was er für sich selbst 

wünscht« (al-Nawawī 1997, 108).  

 

5. Verantwortung als Schlüsselbegriff einer Ethik in der Moderne  

Die europäische Moderne ist dadurch gekennzeichnet, dass gesellschaftliche Ordnungen nicht mehr 

absolut vorgegeben, sondern ständige Gestaltungsaufgabe sind. In beiden Religionen findet inzwi-

schen eine positive Rezeption von Säkularisierung  statt. Christ:innen und Muslim:innen können sich 

konstruktiv mit den Errungenschaften der Moderne auseinandersetzen und in Zusammenarbeit Bei-

träge zu gesellschaftlichen Fragen leisten. Die heutige Zeit macht deutlich, dass Appelle an das mora-

lische Handeln des Einzelnen nicht ausreichen, sondern eine ethische Reflexion über Systeme, Struk-

turen und Institutionen erforderlich ist. Die von unterschiedlichen Kulturen und Religionen her an-

schlussfähigen universellen Menschenrechte können hierbei als übergreifender Maßstab dienen.  

Im 20. Jahrhundert wurde Verantw ortung zu einer »ethischen Schlüsselkategorie« (Kurt Bayertz). 

Verantwortung (mas‛ūlīya) markiert Grenzen für das menschliche Handeln und bringt besonders die 

Zukunftsdimension des Handelns zum Ausdruck. Ausgerichtet wird die Verantwortung an Maßstä-

ben und Kriterien; hier lässt sich an oberster Stelle die Menschenwürde nennen (▸ Leben in Freiheit 

und Würde: Menschenrechte). Verantwortung setzt freie, zurechnungsfähige Subjekte als ihre Trä-

ger voraus und umfasst gleichzeitig Bewusstsein für Werte, die heute nicht mehr als selbstverständli-

che Vorgaben gelten können. Aus religiöser Sicht handelt es sich dabei um eine Verantwortung vor 

Gott, der von Muslim:innen und Christ:innen als Schöpfer der Welt und endzeitlicher Richter be-

kannt wird. Die göttliche Verantwortungsinstanz wird im Gewissen und durch die Vernunft des 

Menschen greifbar. In beiden Religionen ist eine Verschiebung von einer stärker formalen Pflichter-

füllung hin zur persönlichen Verantwortung mit einem Bewusstsein für die ethischen Grundlagen 

und für die Folgen der Handlungen zu beobachten. Somit eignet sich Verantwortung als gemeinsame 

https://handbuch-cid.de/leben-in-freiheit-und-wurde-menschenrechte/
https://handbuch-cid.de/leben-in-freiheit-und-wurde-menschenrechte/


 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: März 2023 

https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 6 von 10 

  

ethische Leitidee, welche die Grundstruktur religiöser Ethik und konkrete Handlungsfelder mitei-

nander verbindet (vgl. Schmid/Renz/Tak ım/Ucar 2008).  

6. Ausgewählte Verantwortungsbereiche: Biomedizin, Wirtschaft,  
Umwelt  

Verantwortung wird in verschiedenen Handlungsfeldern konkret. Angesichts der neuzeitlichen Dif-

ferenzierung von Sachbereichen ist eine Vielfalt von Bereichsethiken entstanden, für die jeweils un-

terschiedliche Einzelwissenschaften relevant sind. Hierbei wird deutlich, dass Ethik nur interdiszipli-

när betrieben werden kann (vgl. Ramadan 2009). Die Bereichsethiken als relativ eigenständige Dis-

kussionszusammenh änge, die ein hohes Maß an Spezialisierung verlangen, sind durch die ethische 

Reflexion miteinander verbunden. Exemplarisch sollen hier Verantwortungsbereiche vorgestellt wer-

den, die für beide Religionen relevant, vielfach aber erst in Ansätzen Gegenstand christlich -islami-

scher Dialoge sind:  

a) Bio- und Medizinethik: Die Bio - und Medizinethik hat zum Ziel, eine ethische Grundlage für einen 

verantwortungsvollen Umgang mit Leben zu entwickeln. Neben der Tier - und Pflanzenethik ist hier 

insbesondere die Ethik in Bezug auf den Menschen von großer Bedeutung. Vor allem die der Bioethik 

zugeordnete Reproduktionsmedizin (Pr äimplantations - und Pränataldiagnostik, Gentechnologie, 

Stammzellenforschung), aber auch Fragen zur Medizinethik wie etwa Sterbehilfe und Organtrans-

plantation stehen im Mittelpunkt der Diskussionen. Zentral ist dabei die Frage nach dem Lebensbe-

ginn und Lebensende. In der christl ichen und islamischen Bioethik spielen vor allem die Bewertung 

des Status des Embryos und dabei besonders der Zeitpunkt der Beseelung eine entscheidende Rolle. 

So ist die katholische Kirche der Ansicht, dass schon der Embryo eine Seele besitzt und deshalb in 

allen Entwicklungsphasen ein Recht auf Lebensschutz und Menschenwürde hat. Damit sind alle Ein-

griffe auch im frühen Stadium der Schwangerschaft, sowie die embryonale Stammzellenforschung 

ausgeschlossen, auch wenn dadurch anderen Menschen geholfen werden könnte. Anders als die 

evangelische Kirche steht sie auch der künstlichen Befruchtung kritisch gegenüber. Konträ r zur ka-

tholischen Position stehen muslimische Positionen, die neben der künstlichen Befruchtung auch ei-

nen Schwangerschaftsabbruch und die Stammzellenforschung bis zum Tag der Beseelung erlauben, 

die je nach Lehrmeinung auf den 40. oder 120. Tag der Schwangerschaft angesetzt ist. Eine Proble-

matik innerhalb der Reproduktionsmedizin stellt für den Islam dabei nicht die Unterminierung der 

Würde dar, sondern die biologischen und sozialen Konsequenzen, die beispielsweise beim Klonen 

durch die Veränderung im Familienstammbaum, aber auch durch die daraus resultierende Dezimie-

rung der kulturellen Vielfalt hervorgerufen werden können.  

In der Medizinethik  wird vor allem die Frage nach dem Lebensende diskutiert. So etwa bei der Or-

gantransplantation nach dem Tod, die automatisch eine Auseinandersetzung mit dem Hirntodkrite-

rium mit sich bringt. Im Islam gilt ein Mensch als tot, sobald die Seele seinen Körper verlässt (Sure 

39,42). Diese Definition hat zu kontroversen innerislamischen Diskussionen geführt, da medizinisch 

nicht feststellbar ist, ob die Seele mit dem Hirntod den Körper verlässt. Aus diesem Grund tut man 

sich, anders als mit der Organtransplantati on, mit der Anerkennung des Hirntodkriteriums teilweise 

schwer. Der Organtransplantation steht der Islam durchaus positiv gegenüber, da jeder aussichtsrei-

che Versuch Leben zu retten oder den Gesundheitszustand zu verbessern als moralische Pflicht an-

gesehen wird (Sure 35,5). Sowohl die katholische als auch die evangelische Kirche erkennen das 

Hirntodkriterium an und befürworten die Organtransplantation. Letzteres gilt sogar als ein Akt der 

Nächstenliebe, da Lebensrettung moralisch geboten ist.  



 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: März 2023 

https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 7 von 10 

  

b) Wirtschafts - und Umweltethik: Beide Religionen sind grundsätzlich  wirtschaftsfreundlich ausge-

richtet. Allerdings ist Wirtschaft kein Selbstzweck, sondern dem Kriterium der Lebensdienlichkeit 

unterstellt. Eigentum ist relativ, da Gott der eigentliche Besitzer ist, was den Menschen zu einem 

verantwortungsvollen, treuhänderischen Umgang mit allen Gütern verpflichtet. Soziale Anliegen 

kommen im Islam durch die Almosensteuer (zakāt) zum Ausdruck, die eine Umverteilung von G ü-

tern bezweckt. Die biblische Tradition  des Sabbats bedeutet eine Unterbrechung der ökonomischen 

Logik.  

Im Zentrum wirtschaftsethischer Diskussionen im Islam steht das Verbot von ribā – meist übersetzt 

als (Wucher-)Zins –, das in den letzten Jahrzehnten wieder verstärkt Beachtung findet (Sure 2,275f). 

Im Christentum wurde ab dem 16. Jahrhundert im Rahmen einer neuzeitlichen Ausdifferenzierung 

von Ökonomie und Religion nicht mehr oder nur eingeschränkt am Zinsverbot festgehalten. Zinsen 

sind heute nicht mehr wie in stagnierenden Wirtschaften mit der Ausbeutung Mittelloser gleichzu-

setzen, sondern die notwendige Voraussetzung für einen Kapitalmarkt und damit für Wirtschafts-

wachstum. Kritisch ist hingegen die Entkoppelung des Finanzwesens von der Realwirtschaft zu be-

trachten, wenn Banken z. B. ihnen anvertrautes Kapital für nicht werthaltige Wettgeschäfte miss-

brauchen und damit den Wirtschaftskreislauf auf Kosten der Allgemeinheit gefährden oder gar schä-

digen. Das Zinsverbot bedarf in diesem Kontext einer neuen Konkretisierung. Ein Ansatz könnte da-

rin bestehen, die in beiden Religionen zugrunde liegenden Prinzipien wie die Option für die Schwa-

chen, Solidarität und Gerechtigkeit in ihren vielfältigen Dimensionen miteinander ins Gespräch zu 

bringen. 

Die ökologische Krise gehört zu den zentralen Herausforderungen der Gegenwart. Sie ist als Folge 

wirtschaftlicher Entwicklungen die Kehrseite der Moderne und führt zur Zerstörung der ökologi-

schen Grundlagen ihrer Entwicklung. Christ:innen und Muslim:innen können hier gemeinsam 

schöpfungstheologisch argumentieren. Sie verstehen die Welt als zu bewahrende Schöpfung Gottes. 

Darin hat der Mensch als Ebenbild bzw. Statthalter Go ttes eine herausragende Stellung, die eine be-

sondere Würde und Aufgabe des Menschen zur Folge hat, aber auch im Sinne von Herrschen und 

Ausbeuten missverstanden wurde. Heute werden Ansätze vertreten, die mit unterschiedlichen Ge-

wichtungen Anthropozentrismus und Biozentrismus miteinander verbinden. Islamische und christli-

che Denker sprechen von nachhaltiger Entwicklung, stellen sich damit einem reinen Neoliberalismus 

entgegen und finden im Modell einer sozial -ökologischen Marktwirtschaft eine gemeinsame Ziel per-

spektive. 

Man könnte zunächst vermuten, dass in der Umweltfrage leicht ein interreligiöser Konsens gefun-

den werden kann. Auch hier bricht jedoch der Grundkonflikt auf, wie die Moderne zu bewerten ist, 

und bisweilen kehren in einer ökologischen Verkleidung antimoderne Reflexe wieder. Nachdem in-

zwischen auch eine islamisch motivierte Umweltbewegung entstanden ist, bieten sich gerade in die-

sem Feld Handlungsm öglichkeiten für den praktischen interreligi ösen Dialog (vgl. Binay/Khorchide 

2019).  

 

7. Zur Bedeutung ethischer Fragen für den interreligiösen Dialog und 
für das gesellschaftliche Zusammenleben  

Angesichts von Migration, Globalisierung und Pluralisierung stellen sich neue Herausforderungen 

für die Ethik. Wie ist das Zusammenleben angesichts divergierender Konzeptionen des guten Lebens 



 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: März 2023 

https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 8 von 10 

  

möglich? Hierbei spielt der interreligi öse Dialog eine zentrale Rolle, denn in ihm kann Konsens ge-

funden und ein Verständnis für Differenzen geweckt werden. Verschiedene ethische Positionen be-

wegen sich in säkularen Kontexten im vom staatlichen Recht vorgegebenen Rahmen. Auch wenn 

Recht und Ethik getrennt sind, ist das Recht wiederum auf ein ethisches Fundament angewiesen, zu 

welchem in pluralistischen Gesellschaften unterschiedliche Religionen und Weltanschauungen bei-

tragen können. Dafür bedarf es nach Ansicht von Jü rgen Habermas in einer postsäkularen Gesell-

schaft der Übersetzung religiöser Aussagen in eine vernunftbasierte Sprache (vgl. Habermas 2005, 

137f).  

Dokumente wie die Erklä rung des Zweiten Vatikanischen Konzils über die nichtchristlichen Religio -

nen Nostra Aetate (1965), die Erklä rung »Striving Together in Dialogue. A Muslim-Christian Call to Re-

flection and Action« (2000) des Ökumenischen Rates der Kirchen (www.oikoumene.org), das von 138 

muslimischen Gelehrten unterzeichnete Dokument aus dem Jahr 2007 »A Common Word Between Us 

and You« oder das 2012 von Muslim:innen und Christ:innen im Rahmen des Zentralkomitees der 

deutschen Katholiken gemeinsam verfasste Dokument »Christen und Muslime – Partner in der plu-

ralistischen Gesellschaft« geben wichtige Anregungen für einen interreligi ösen Dialog über ethische 

Fragen. Auch das Dokument von Abu Dhabi  „Über die Brüderlichkeit aller Menschen“ (2019) enthält 

viele weiterführende Impulse. 

Exemplarisch sollen zwei Ansätze vorgestellt werden, die eine Brücke zwischen wissenschaftlich-

ethischen und praktischen Fragen schlagen:  

a) Projekt Weltethos: Angesichts weltweiter Krisen hält Hans Küng eine globale Ethik für erforder-

lich. Das Weltethos selbst formuliert Kü ng derart allgemein, dass es für alle Menschen unabhängig 

von ihrer Religion zugänglich ist. Der Ansatz ist konsensorientiert. Zentrales inhaltliches Kriterium 

ist das Humanum, das von verschiedenen Weltreligionen her begründbar ist. Das Projekt Weltethos 

hat für die Praxis des interreligi ösen Dialogs wichtige Anstöße gegeben. Es bleibt jedoch unklar, 

wieso es zusätzlich zu den Menschenrechten eine Weltethos-Erklä rung braucht. Angesichts der Plu-

ralität der Religionen und ihrer inneren Vielstimmigkeit geraten rein konsensorientierte Ansätze an 

ihre Grenzen. 

b) Interkulturelle bzw. interreligi öse Ethik und Sozialethik (Karl -Wilhelm Merks, Hansjörg Schmid): 

Ausgangspunkt ist die kulturelle bzw. religiöse Vielfalt. Anstelle einer globalen Rahmentheorie geht 

es hier um die Auseinandersetzung mit Einzelfragen. Methodisch lässt sich idealtypisch in drei 

Schritten vorgehen: Zu Beginn steht eine gemeinsame Auseinandersetzung mit dem Kontext und 

Sachfragen, die von unterschiedlichen Disziplinen bearbeitet werden; es folgt im Sinne eines herme-

neutischen Prozesses ein Bezug auf Prinzipien und religiöse Quellen; daraus geht ein Handlungsan-

gebot hervor. Ein universales Etho _s wird somit hier nicht vorausgesetzt, sondern kann sich anhand 

von Einzelfragen ergeben. Übergreifende fundamentalethische Fragen können dabei offen bleiben. 

Auch wenn hiermit erste Rahmenkonzepte einer religionenübergreifenden ethischen Reflexion vor-

liegen, steht der christlich-islamische Dialog über ethische Fragen noch in den Anfangen. Dialoge auf 

den verschiedenen Ebenen sowie eine Beschäftigung mit ethischen Traditionen in beiden Religio nen 

können einen Beitrag zur Klärung noch offener Fragen leisten. In der Moderne mit immer komple-

xer werdenden Einzelfragen wird deutlich, dass es dabei nicht um einen Abgleich vorgegebener Ant-

worten gehen kann, sondern um ein wechselseitiges Anteilnehmen an Reflexionsprozessen und Ab-

wägungen. Dies kann zu einem gemeinsamen öffentlichen Sprechen und Handeln mit Respekt vor 

bleibenden Differenzen führen.  

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.oikoumene.org/resources/documents/striving-together-in-dialogue
https://www.acommonword.com/
https://www.acommonword.com/
https://www.zdk.de/organisation/gremien/gespraechskreise/gespraechskreis-christen-und-muslime-beim-zdk/erklaerungen/
https://www.zdk.de/organisation/gremien/gespraechskreise/gespraechskreis-christen-und-muslime-beim-zdk/erklaerungen/
https://www.vatican.va/content/francesco/de/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: März 2023 

https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 9 von 10 

  

 

  



 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: März 2023 

https://handbuch-cid.de/verantwortung-fur-das-leben-grundlagen-der-ethik/ Seite 10 von 10 

  

Zitierte Literatur 

Rahman, Fazlur, Islam & Modernity. Transformation of an Intellectual Tradition, Chicago/London 

1982 

Fakhry, Majid, Ethical Theories in Islam, Leiden u. a. ²1994  

Anzenbacher, Arno, Christliche Sozialethik. Einführung und Prinzipien, Paderborn u.a. 1998  

Habermas, Jürgen, Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, Frankfurt a.M. 

2005 

Al-Nawawī, Yahā Ibn Sharaf, Das Buch der Vierzig Hadithe, Frankfurt a.M./Leipzig 2007  

Ramadan, Tariq, Radikale Reform. Die Botschaft des Islam für die moderne Gesellschaft, München 

2009 

Düwell, Marcus/Hübenthal, Christoph/Werner, Micha H., Handbuch Ethik, Stuttgart/Weimar ³2011  

Merks, Karl -Wilhelm, Grundlinien einer interkulturellen Ethik. Moral zwischen Pluralismus und 

Universalität, Fribourg 2012  

 

Zum Weiterlesen 

Eich, Thomas / Reifeld, Helmut (Hg.), Bioethik im christlich -islamischen Dialog, Sankt Augustin 

2004  

Schmid, Hansjö rg/Renz, Andreas/Tak ım, Abdullah/Ucar, Bülent (Hg.), Verantwortung fü r das Leben. 

Ethik in Christentum und Islam, Regensburg 2008  

Ramadan, Tariq, Radikale Reform. Die Botschaft des Islam für die moderne Gesellschaft, München 

2009  

Schmid, Hansjörg, Islam im europäischen Haus. Wege zu einer interreligiösen Sozialethik, Freiburg 

2012  

Ströbele, Christian  / Middelbeck-Varwick, Anja / Dziri, Amir  / Tatari, Muna (Hg.), Armut und Ge-

rechtigkeit. Christliche und islamische Perspektiven, Regensburg 2016  

Binay, Sara / Khorchide, Mouhanad (Hg.), Islamische Umwelttheologie. Ethik, N orm und Praxis, 

Freiburg i.Br. 2019  


