
 
 

 

Veröffentlicht: Okt. 2024 
Aktualisiert: Okt. 2024 

https://handbuch-cid.de/glaube-in-die-gegenwart-kommen-lassen-predigt/ Seite 1 von 10 

  

Glaube in die Gegenwart kommen lassen:  
Predigt. 
Christliche und muslimische Perspektiven 
Tuba Işık / Felix Körner 

 

Abstract 

Text Judentum, Christentum und Islam wollen ihre Glaubensbotschaft immer neu zur Sprache bringen. 

Traditionelle Formen der Predigt unterliegen hohen Anforderungen. Gemeinsame Ziele sind: die Gläubigen 

zum Leben aus dem Glauben zu ermutigen, sie der Gegenwart Gottes zu versichern und dies häufig durch die 

Auslegung von Schriftstellen. Felder des gemeinsamen oder wechselseitigen Predigens sind im Entstehen. 

 

1. Predigt allgemein 

Predigen heißt: die Glaubensbotschaft ins Heute kommen lassen. Um jedoch die Rolle und Form der Pre-

digt besser zu verstehen, betrachten wir zunächst, wie muslimische und christliche Verkündigungs-

tätigkeit zusammenhängen – und zwar sowohl historisch als auch systematisch. Anschließend sind 

für die beiden Traditionen je eigene theologische Linien zu ziehen. 

 

2. Entstehungszusammenhang und Grundbegriffe 

Warum wird in unseren Religionen überhaupt gepredigt? Diese theologisch höchst ergiebige Frage 

findet ihre Antwort im Blick auf Entstehung und Grundanliegen unserer Religionen. Hierfür ist es 

hilfreich, neben Islam und Christentum auch das Judentum zu stel len. Denn alle drei entstehen in 

der Spätantike. Spätantike – das ist weniger eine bestimmte Zeit, als ein Denkraum (epistemic space). 

Typisch für ihn sind die drei Dynamiken Resonanz, Relecture und Rhetorik. Resonanz: Fremde kul-

turelle und kultische Vollz üge bringen sich zu Gehör und fordern Menschen und Gemeinschaften 

auf, sich damit auseinanderzusetzen – Debatten ergeben sich. Relecture: Alte Texte und Überliefe-

rungen beseitigt man nicht, sondern man entwickelt Verfahren, sie neu zu verstehen – Hermeneuti-

ken entstehen. Rhetorik: Die überzeugende sprachliche Ausdrucksform wird bestimmend zur religiö-

sen Vermittlung – das „Wort“ wird eine religiöse Zentralfigur. 

Welche Rolle spielt nun die Predigt in unseren Religionen? Warum wurden sie, bei aller Verwandt-

schaft, in unterschiedlicher Weise predigende Wortreligionen? Judentum, Christentum und Islam 

gründen in der Dynamik der „Bekehrung“: in der Abkehr von einem gottfernen Leben, in der Rück-

kehr zu Gott und zu seiner Menschengemeinschaft. Dieser Anspruch ist durch verbale Kommunika-

tion geltend zu machen. Der jeweilige Kern der Religion lässt sich aber auch je spezifisch herausarbei-

ten – immer im Blick auf die Rolle, die das gemeinsam gehörte und neu ausgelegte Wort dabei spielt. 

Nehmen wir das Grundanliegen dreimal thesenförmig in den Blick.  



 
 

 

Veröffentlicht: Okt. 2024 
Aktualisiert: Okt. 2024 

https://handbuch-cid.de/glaube-in-die-gegenwart-kommen-lassen-predigt/ Seite 2 von 10 

  

Grundanliegen des Judentums ist es, an die Zugehörigkeit zum Volk Israel zu erinnern, das aus der 

ägyptischen Knechtschaft von Gott befreit wurde und am Berg Sinai den Gesetzesbund mit ihm ein-

gegangen ist (Ex 24,3). Die erzählte Erinnerung setzt diese Sinai-Erfahrung gegenwärtig. Das Volk 

darf laut biblischer Schilderung nun ins „Gelobte (d.h. versprochene) Land“ einziehen und errichtet 

in Jerusalem einen Tempel. Doch beides, Land und Tempel, verliert das Volk zweimal: im 6. Jahr-

hundert v. Chr. (Babylonisch es Exil) und erneut im 2. Jahrhundert n. Chr. (Diaspora). Nach dem Ver-

lust des Landes und des Jerusalemer Zentralheiligtums (Tempelzerstörung) braucht das Volk einen 

anderen kontinuitätsstiftenden Mittelpunkt, ein „portatives Vaterland“ (Heinrich Heine), u nd findet 

ihn in der Text -Gelehrsamkeit (talmûd). Die Überlieferung erfordert in jeder Generation eine Verge-

wisserung der jüdischen Identität durch Studium und verlebendigende Erklärung. 

Grundanliegen des Christentums ist es, die Menschen jene Osterfreude „erfahren“ zu lassen, derent-

wegen sie das neue Leben „in Christus“ beginnen dürfen (1Thess 1,1). „Erfahren“ heißt hier sowohl 

„hören“ als auch „empfinden“. Die Freude drängt zum Weitersagen. Da ihr Grund in der Bezeugung 

der Auferstehung Christi liegt, also geschichtlich einmalig und von Anfang an umstrittenen ist, muss 

sie den Gläubigen immer neu zugesagt werden. Gemeindegründend – also Ursprung der Kirche – ist 

die „Feier des Auferstandenen“, das „Mysterium“, dass man nicht nur seiner gedenkt, sondern erlebt, 

wie Christus sich selbst den Seinen vergegenwärtigt. Da ein Mysterium aber in Zeichenhandlungen 

zur Sprache kommt, braucht es stets neu einführende Lehre (Katechese, Mystagogie); und da sich 

nach christlichem Verständnis die Schriften Israels und die Worte Jesu anders erfüllen, als sie zu-

nächst verstanden worden waren, muss ihr Gegenwartssinn benannt werden. 

Grundanliegen des Islam ist es, den klärenden Gottes-Ruf der Rechtleitung zum verantwortlichen 

Leben vernehmbar zu machen (bayān, daʿ wa, hudā). Zu vermitteln ist dafür kein Geschehens -, son-

dern ein Verkündigungsereignis, das von Anfang an auf aktualisierende Deutung, Fortschreibung 

sowie liturgische Wiederholbarkeit ausgerichtet war: Qurʾ ān – die Rezitation des Gotteswortes. Die 

(Freitags-)Predigt gestaltet sich formal nach dem Muster des Aufrufs, der durch den Koran selbst er-

klingt. Weil Ziel jeder Verkünd igung die Bekehrung der Gläubigen zum Leben nach Gottes Rechtswil-

len ist, ruft auch die Predigt die Menschen zum entsprechenden Handeln im Heute auf.  

 

3. Predigen – christlich 

3.1 Theologisch 

Das Grund -Wort der christlichen Predigt ist – in der Sprache des Neuen Testaments – paraklēsis. Es 

bedeutet zugleich „Trost“ und „Weisung“. Damit sind die beiden Dynamiken benannt, die das christ-

liche Predigen ausmachen. Den Menschen muss die Frohe Botschaft zugesagt werden. Sie werden so 

geradezu in das kommende Gottesreich hineingestellt, von der angebrochenen Heilszeit ergriffen: 

vom Freudengrund des Osterzeugnisses, dass der am Kreuz gestorbene Jesus tatsächlich Herr der 

Welt ist. Denn er ist „wahrhaft auferstanden“ (Lk 24,34). In den Gläubigen wird so die Vorfreude auf 

die Vollendung der Schöpfung lebendig: die Aussicht, dass am Ende alles „zur Freiheit und Herrlich-

keit der Kinder Gottes“ verwandelt sein wird (Röm 8,21). Dies hat aber auch Folgen für di e Lebensge-

staltung der Menschen heute; und hier liegt der Übergang vom Trost zur Weisung. Denn die so Ge-

trösteten können aus dem Gottesdienst getrost in die Welt zurückkehren. Sie sind nun berufen und 

befähigt, selbst ein Leben zu führen, das dem angebrochenen Gottesreich entspricht und das dessen 



 
 

 

Veröffentlicht: Okt. 2024 
Aktualisiert: Okt. 2024 

https://handbuch-cid.de/glaube-in-die-gegenwart-kommen-lassen-predigt/ Seite 3 von 10 

  

verwandelnde Kraft in den irdischen Lebensverhältnissen wirksam werden lässt – die Welt durchprä-

gend wie der „Sauerteig“ (Lk 13,21). Dazu soll das Predigtwort die Angesprochenen bewegen. 

Als Grundlage christlicher Predigttheologie können die ältesten neutestamentlichen Texte dienen: 

Paulus von Tarsus schreibt Briefe an Gemeinden, die ihn bereits als Prediger erlebt haben (einzige 

Ausnahme: der Römerbrief). Paulus erinnert seine Hörer:innen  schriftlich an sein physisches Auftre-

ten bei ihnen. In diesem Zusammenhang kann er ihnen dafür danken, dass sie seine Predigt nicht 

nur als Menschenwort gehört haben: Sie ist ja, schreibt er ihnen, in Wirklichkeit Gottes Wort 

(1Thess 2,13). Deswegen aber verlangt er nicht etwa, seine mündliche Rede müsse nun heilige 

Schrift werden. Dass die Gemeinde sein Predigtwort als Gotteswort aufgenommen hat, bedeutet viel-

mehr, dass es gewirkt hat: Menschen haben sich davon sozusagen in die Sphäre der Erlösung verset-

zen lassen. Sie sind nun „in Christus“. Denn Ziel des Gotteswortes ist, dass sich die Menschen davon 

ergreifen lassen, von der „Guten Nachricht“ (griechisch: euangelion). Sie besteht darin, dass Christus 

von den Toten auferstanden und jetzt so lebendig ist, dass er allen Menschen sein Leben als den 

neuen Lebensraum anbietet, in dem sie freudig ihre Befreiung aus der Angst um sich selbst erleben 

und leben können. Entsprechend sind auch frühchristlich -griechische Bezeichnungen für das Predi-

gen euangelizomai: „frohbotschaften“, kērygma: „Botschaft, Verkündigung“ oder schlicht ho logos: 

„Das Wort“; denn Christus, Gottes alles entscheidendes Wort, kommt in der Predigt zur Geltung.  

 

3.2 Historisch 

Die Geschichte der christlichen Predigt durch die Jahrhunderte lässt sich als Weg mit vier Wende-

punkten nachzeichnen: spätantike Rhetorik, lateineuropäische Ordensprägungen, konfessionelle 

Kontraste und gegenwärtige Reformen. Grundsätzlich wollte sich die frühe Kirche im Predigtstil von 

ihrer spätantiken Umwelt absetzen: Wie das Neue Testament eine besonders schlichte Sprache ver-

wendet – wirken soll das Christuszeugnis, nicht die sprachliche Geschliffenheit –, so erklärte man 

auch, man wolle ohne rhetorische Eleganz auskommen. Tatsächlich aber kennt die syrische, griechi-

sche und lateinische Tradition von früh an auch formal geschliffene Predigten in eindrucksvoller 

Rhetorik. Die Kirchen des Ostens (die so genannten Altorientalen sowie die Orthodoxie) führen 

diese Tradition weiter, indem sie die ansprechenden Predigtworte der frühen Theologen (der Kir-

chenväter) heute als Teil ihrer Predigten vorlesen. 

In Lateineuropa entstehen – immer in Reaktion auf empfundene Missstände – neue „Orden“: das 

Evangelium aktualisierende Gemeinschaftsformen, gerade solche, die ein Armutsideal verwirklichen 

wollen. Im Grunde sind die neuen Gruppierungen allesamt auch Predigerorden. Sie können – mitun-

ter im Unterschied zum Pfarrer vor Ort – als bewegende, ja bekehrende Prediger gelten, als Akteure 

der inneren Mission. Im Prozess der Konfessionalisierung betont die evangelische Seite das Ereignis 

des Predigthörens als erneute Begegnung mit Gottes Wort, während die katholische Seite die Erfahr-

barkeit der Glaubenswahrheit mit allen Sinnen herausstellt, vor allem aber das äußere und innere 

Schauen. So tritt die Bedeutung des gehörten Gotteswortes und der gekonnten Predigt in der Bil-

dung der Gläubigen und der Ausbildung der Geistlichen katholischerseits jahrhundertelang in den 

Hintergrund.  

 

  



 
 

 

Veröffentlicht: Okt. 2024 
Aktualisiert: Okt. 2024 

https://handbuch-cid.de/glaube-in-die-gegenwart-kommen-lassen-predigt/ Seite 4 von 10 

  

3.3 Konfessionskundlich 

Wer darf predigen? In diesem Punkt unterscheiden sich die verschiedenen christlichen Traditionen. 

In den orthodoxen Kirchen und den Kirchen des Ostens predigen ausschließlich Kleriker, also ge-

weihte Amtsträger. Das katholische Kirchenrecht gestattet eine Predigt – die „Homilie“ nach der Ver-

kündigung des Evangeliums während der Eucharistiefeier – ebenfalls nur Klerikern (Diakonen, Pries-

tern, Bischöfen, vgl. Codex Iuris Canonici, canon 767 §1) und damit nur Männern; andererseits: Eine 

Einführung in die Feier (statio) darf jede christliche Person geben, und die meisten deutschsprachi-

gen Bischöfe lassen Nicht-Geweihte predigen, vor allem theologisch geschulte Hauptamtliche, 

Frauen wie Männer. Sie halten in diesem geographischen Raum auch regelmäßig Ansprachen bei an-

deren gottesdienstlichen Anlässen, die sie selbst leiten dürfen, wie Trauungen und Beerdigungen. 

Alle evangelischen Landeskirchen des deutschen Sprachraums gewähren Zugang zum Pfarr - und da-

mit zum Predigtamt Männern und Frauen gleichermaßen und kennen die Laienpredigt, etwa von 

eigens dazu ausgebildeten und beauftragten „Prädikant:innen“. 

Wie wird gepredigt? Bei den deutschsprachigen evangelischen Landeskirchen spielt die Predigt nach 

wie vor eine, oft sogar die zentrale Rolle im Gottesdienst. Das schlägt sich auch im Zeitaufwand nie-

der, den das Predigen bei der Ausbildung des Nachwuchses, in der Arbeitszeiteinteilung der Pfar-

rer:innen und im Ablauf des Sonntagsgottesdienstes einnimmt. Dabei unterscheiden die amt lich für 

jeden Gottesdienstanlass vorgegebenen Bibelstellen – die Leseordnungen – seit der zweiten Hälfte 

des 20. Jahrhunderts häuf ig zwischen dem verkündeten Sonntagsevangelium und dem Predigttext, 

der Grundlage der Ansprache zu sein hat. Die Geistlichen tragen dafür typischerweise von der Kanzel 

aus einen schriftlich ausgearbeiteten, theologisch durchdachten, biblisch bezogenen, sprachlich an-

spruchsvollen, aber gleichzeitig existenziell ansprechenden und oft mehr als 15-minütigen Text vor. 

Vielerorts aber ist man auch experimentierfreudig, bereitet Dialopredigten zwischen mehreren 

Geistlichen oder mit Gemeindegliedern vor und nutzt b ewusst überraschende Effekte.  

Die Erneuerung der römisch-katholischen Kirche auf dem II. Vatikanischen Konzil (1963 –1965) 

gründete in fünf (vor allem in Deutschland, Frankreich und Belgien lebendigen) Bewegungen der ers-

ten Jahrhunderthälfte: der Neuentdeckung der Heiligen Schrift (Bibe lbewegung), dem wiederer-

wachten Interesse an der Theologie der Kirchenväter (patristische Bewegung), dem kritischen volks- 

und naturverbundenen Aufbruch einer neuen Generation (Jugendbewegung), dem Wunsch, Gottes-

dienstformen vom Klerikalismus der Frühneuze it zu befreien und eine schlichtere Praxis der Alten 

Kirche zu aktualisieren (liturgische Bewegung) sowie der Einsicht, dass der Andere kein Feind, son-

dern berechtigter und bereichernder Dialogpartner ist (ökumenische Bewegung). So bricht sich auch 

eine zum Gottesdienst wesentlich dazugehörige, biblisch grundierte neue Predigtlehre und -praxis 

die Bahn: die „Homilie“. Es handelt sich um eine vom Ambo (dem „Tisch des Wortes“, Lesepult) aus 

vorgetragene, knapp zehnminütige, mehr oder weniger frei gehaltene Ansprache. Sie geht von den 

unmittelbar zuvor verlesenen Bibeltexten aus. Für die Sonntagsmessen regelt ein Dreijahresrhyth-

mus die Schrift - und damit die Predigttexte (Matthäus-, Markus- und Lukasjahr).  

In Freikirchen muss die Person, die predigt, weder theologisch ausgebildet noch amtlich beauftragt 

sein. Die Ansprache ist häufig lang, aber kurzweilig und im mehrfachen Sinne persönlich: Man wählt 

Schriftstellen und Thematik frei aus, bringt eigene Erfahrungen zur Spra che und zielt darauf, dass 

Begeisterung auf die Versammelten überspringt. 

 

https://www.codex-iuris-canonici.de/cic83_dt_buch3.htm#0101


 
 

 

Veröffentlicht: Okt. 2024 
Aktualisiert: Okt. 2024 

https://handbuch-cid.de/glaube-in-die-gegenwart-kommen-lassen-predigt/ Seite 5 von 10 

  

3.4 Kontextuell 

Wer heute christlich predigt, muss sich dem ganzen Kreis derzeitiger Herausforderungen stellen und 

kann sich damit in fünf Grundspannungen sehen. Zwar muss die Predigt derartige Spannungen 

nicht aussprechen – geschweige denn lösen; aber weil die Verkündigung die Glaubensbotschaft ins 

Heute kommen lassen will, muss sie mit bedenken, aus welchen und zu welchen Lebensbedingungen 

sie spricht. Erstens besteht die politische Spannung darin, dass weder Sprecher:in noch Hörer:innen 

vorhandene Unterdrückungsverhältn isse ausblenden dürfen. Dabei weist nicht nur die außerkirchli-

che Welt Ungleichheiten auf. Spannung herrschen auch innergemeindlich; und das Predigen selbst 

ist grundsätzlich ebenfalls ein asymmetrischer Akt. Es gibt für gewöhnlich nur einen, der spricht; alle 

anderen müssen zuhören. Asymmetrien sind nicht notwendig unterdrückerisch. Jedoch empfinden 

beispielsweise katholische Gläubige vieler Kulturen es inzwischen als ungerecht oder gar unchrist-

lich, dass laut Kirchenrecht grundsätzlich nur Männer predigen dürfen. Damit gilt vielerorts die Pre-

digt im Gottesdienst inzwischen zugleich als dessen wichtigstes Element und als die größte Zumu-

tung. Während die außer- und innergemeindlichen Spannungen also im Blick sein sollten, ist das 

Grundanliegen der christlich en Predigt doch nicht die Kritik an Machtverhältnissen, sondern die Zu-

sage des kommenden Gottesreiches. Menschen haben auch das Recht, während des Gottesdienstes 

bedrängende Lebensverhältnisse vergessen zu dürfen. Nur gehört zur Dynamik des Gottesreiches 

auch die Verwandlung irdischer Strukturen im Geist des Evangeliums.  

Zweitens ist eine mediale Spannung im Blick zu behalten. Das Predigen ist ein öffentlicher Akt; und 

es muss eine persönliche Note haben, denn es ist Zeugnis, das glaubwürdig abzulegen ist. Daher ver-

langt das Predigen einerseits professionelle Kommunikationskompetenz; die sprechende Person soll 

aber andererseits auch als sie selbst erkennbar bleiben. Folglich muss sie sich nicht einfachhin einem 

bestimmten formalen Erwartungshorizont und inhaltlichen Anspruch unterwerfen. Sie muss ihren 

eigenen Weg finden zwischen einem zu erwartenden Aufmerksamkeitsschwund und dem Zumu-

tungscharakter, der dem Evangelium nun einmal eignet. 

Was drittens die wissenschaftliche Reflektiertheit des Predigtinhaltes betrifft, so lassen sich die bei-

den Spannungspole, zwischen denen sich die predigende Person immer neu zurechtfinden muss, wie 

folgt umschreiben: einerseits Vermittlungsmut, Übertragungsfreude, Kulturnähe, Allgemeinver-

ständlichkeit und Beheimatung der Zuhörer:innen im Vertrauten; andererseits aber Bildungsinte-

resse, exegetische und theologische Redlichkeit, Lehrtreue und evangeliumsgemäße Anstößigkeit. 

Diese Spannung wird sich viertens auch sprachlich auswirken. Nochmals ist daher auf Spannungspole 

hinzuweisen, die der predigenden Person vor Augen bleiben müssen, ohne dass sie sie einfachhin 

auflösen könnte: zwischen literarischer Zitierfreude und authentischer Individualität; zwischen 

überraschend fremd und gewinnend nachvollziehbar; zwischen Alternativkultur und Alltagsnähe; 

extrem gesagt, zwischen Alterität und Anbiederung.  

Die Predigt ist schließlich fünftens Teil eines liturgischen Gesamtgeschehens. Auch christliche Tradi-

tionen, die die Zentralität des gehörten Wortes herausstellen, wissen um die Ausdruckskraft des 

Nonverbalen. Die predigende Person muss daher ihre Eigenformulierungen als Teil des Mysteriums 

verstehen: des Mysteriums des Gottesdienstes (Sakrament) und des Mysteriums Kirche (lebendige 

Tradition in Gemeinschaft, Kultur, Sprachformel, Gebet, Gesang und Feier). So kann sich die Predigt 

bewusst ein- oder sogar unterordnen. Sie darf sich als Hinführung zum Wandlungsvorgang des Got-

tesreiches verstehen. Dabei weist sie nicht selten auf die Symbole des Christentums hin. Sie muss 



 
 

 

Veröffentlicht: Okt. 2024 
Aktualisiert: Okt. 2024 

https://handbuch-cid.de/glaube-in-die-gegenwart-kommen-lassen-predigt/ Seite 6 von 10 

  

dabei allerdings auch die Gefahr sehen, die Sprache der Sinnbilder durch Worterklärungen platt zu 

vereindeutigen. 

 

3.5 Praktisch 

Am Ende dieses Abschnitts seien drei Leitworte zitiert. Sie stehen, auch wo sie gar nicht wörtlich be-

kannt sind, für Einstellungen, die die christliche Predigt als solche auszeichnen können.  

- „A broken heart in every pew” (Ein gebrochenes Herz in jeder Kirchenbank) . Hinweise wie dieser 

mahnen bei der Predigtausbildung zum Mitgefühl. Demgemäß wird den werdenden Geistlichen 

mitunter empfohlen, im gewöhnlichen Gemeindegottesdienst nicht gespreizt zu sprechen oder 

gar zu verletzen. Vielmehr ist, wie der englischsprachige Hinweis rät, stets daran zu denken, dass 

„in jeder Kirchenbank“ eine Person sitzen kann, die mit großem Kummer zum Gottesdienst ge-

kommen ist und in diesen Augenblicken ein Recht auf eine neue Perspektive hat. 

- Es geht darum, predigend „die Herzen zu mehr Glaube, Hoffnung und Liebe zu bewegen“, wie es 

u.a. die ersten Mitglieder der Gesellschaft Jesu („Jesuiten“, gegründet 1540) formulierten.  

- „Wer predigt, muss das Herz seiner Gemeinde kennen, um zu suchen, wo die Sehnsucht nach 

Gott lebendig und brennend ist und auch wo dieser ursprünglich liebevolle Dialog erstickt wor-

den ist oder keine Frucht bringen konnte“ (Papst Franziskus, Evangelii gaudium 137). 

 

4. Predigen – islamisch 

4.1 Begriffe 

Predigen, also das gesprochene Wort, das an die Menschen gerichtet ist, hat eine lange Tradition, die 

bis in die Zeit des Propheten Muhammad zurückreicht. Verschiedene Formen der Vortragskunst ri-

tualisierter und formeller Rede haben sich in Anlehnung an da s Beispiel des Propheten entwickelt 

und sind in den beiden Hauptströmungen des Islams verbreitet (Behzadi 2009, 78). Dabei sind zwei 

Oberbegriffe zu beachten: ḫiṭāba (Predigt) und kalām (Disputation). Die Kunst der Disputation 

(ṣināʿat al-kalām) beschreibt hauptsächlich theologisch-systematische Debatten, aber schließt auch 

andere Formen des Wortbeitrags ein. Sowohl al-kalām als auch al-ḫiṭāba setzen voraus, dass die pre-

digende Person Experte auf ihrem Gebiet ist, denn erst eine fundierte theologische Ausbildung ver-

leiht Autorität und Glaubwürdigkeit, um gehört zu werden.  

Das Grundwort für das Predigen hingegen ist ḫiṭāba. Der Prophet Muhammad hielt neben seinen Of-

fenbarungsverkündigungen auch Predigten, um die Botschaft des Korans zu erklären und die Gläubi-

gen dazu zu ermutigen, ein gottgefälliges Leben zu führen. Seine Predigten wurden als inspirierend, 

lehrreich und erhebend beschrieben und dienten als Leitfaden für das Verhalten der Muslime. Daher 

wurden und werden religiöse Predigten oft aufgezeichnet und das Überliefern als wertvoll angese-

hen. Im Koran kommt der Begrif f „Predigt“ zwar nicht vor, in den Hadithen (prophetischen Aussa-

gen) aber wird er erwähnt.  

 

https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


 
 

 

Veröffentlicht: Okt. 2024 
Aktualisiert: Okt. 2024 

https://handbuch-cid.de/glaube-in-die-gegenwart-kommen-lassen-predigt/ Seite 7 von 10 

  

4.2 Anfänge 

Der Prophet Muhammad als erster ḫāṭīb, Redner, bildete mit seinen Predigten das Vorbild. Eine der 

bekanntesten Formen ist die religiöse Predigt (ḫuṭba), die eine öffentliche Rede mit einem spezifisch 

religiösen Thema vor einem breiten Publikum bezeichnet. Diese ḫuṭba wird hauptsächlich im An-

schluss an Freitags - und die Festgebete gehalten. Eine ḫuṭba ist zumeist kontextuell, d.h. die Predigt 

soll vorrangig die Gläubigen dazu ermutigen, ihre spirituelle Praxis zu vertiefen, moralische Werte zu 

pflegen und sich aktiv für das Gemeinwohl einzusetz en. Deswegen soll eine Predigt (ḫuṭba) die 

Schwierigkeiten und Herausforderungen, mit denen die Gläubigen in ihrer unmittelbaren Umgebung 

konfrontiert sind, ansprechen und thematisieren. Dies kann sowohl zwischenmenschliche Konflikte 

als auch Probleme der Wohnumgebung wie beispielsweise Straßenverschmutzung umfassen. Ebenso 

sollten theologische Erinnerungen über die Berechnung der Pflichtabgabe sowie deren Verwendungs-

zwecke und Empfänger angesprochen werden. Wohlgemerkt ist die Kunst des Vortrags keine Neuer-

findung des Islam, sondern wurde bereits im vorislamischen Arabertum praktiziert, wodurch dem 

Vortrag sowohl sprachlich als auch inhaltlich eine erhebliche Bedeutung beigemessen wird. 

 

4.3 Qualitätssicherung 

Über die Charakterisierung eines guten Predigers wurde bereits recht früh – in der sogenannten 

adab-Literatur – geschrieben. ʿ Amr ibn Baḥr al-Ǧāḥiẓ (777–869) gehörte zu den bedeutendsten Pro-

saschriftstellern seiner Zeit und zu den wichtigsten Repräsentanten der adab-Literatur. Er selbst war 

auch ein Theologe und ein Universalgelehrter. In seinem umfangreichen Werk Kitāb al-bayān wa-l-

tabyīn (Das Buch der Klarheit und Erklärung) führt er die Konzepte von bayān (klare, korrekte Spra-

che) und balāġa (Rhetorik) ein und behandelt deren Zusammenhang mit Sprachfehlern wie Stam-

meln, Stottern, Lispeln sowie phonetischen Varianten in der Aussprache des Arabischen bei Einzel-

nen oder ganzen Sprachgemeinschaften (z. B. den Bewohnern von Sind in Pakistan, die „ z“ statt „g“ 

aussprechen). Ebenso thematisiert er sprachliches Fehlverhalten wie Nuscheln oder die Schwierig-

keit, die passenden Worte zu finden (Grotzfeld/Enderwitz 2020).  

Außerdem legt er Charaktereigenschaften und Kriterien für einen guten Redner fest, die heute teils 

verwunderlich bis anstößig wirken, teilweise aber weiterhin Gültigkeit besitzen. Er betont die Bedeu-

tung von Gestik (Hand - und Kopfbewegungen) zur Verstärkun g des Gesagten sowie einer lauten und 

klaren Stimme. Schweißausbrüche sollten vermieden werden, da sie einem selbstbewussten Auftritt 

im Wege stehen. Das äußere Erscheinungsbild mag zwar relativ unwichtig sein, dennoch spricht er 

über die Vorteile eines großgewachsenen Menschen mit harmonischen Gesichtszügen. Fehlende 

Zähne könnten die Artikulation beeinträchtigen und Irritationen bei den Zuhörern hervorrufen, was 

vom Inhalt der Rede ablenken könnte; dennoch habe es brillante Redner ohne Zähne gegeben. Die 

Aussagekraft der Rede hängt auch davon ab, ob sie in der Hochsprache der jeweiligen Sprache vorge-

tragen wird und weder zu lang noch zu kurz ist. Die Wortwahl sollte sorgfältig, aber nicht überladen 

sein. Es geht nicht darum, ein Fachpublikum zu beeindrucke n, sondern mit der Kunst des Redens 

eine breite Zuhörerschaft zu fesseln. 

 

  



 
 

 

Veröffentlicht: Okt. 2024 
Aktualisiert: Okt. 2024 

https://handbuch-cid.de/glaube-in-die-gegenwart-kommen-lassen-predigt/ Seite 8 von 10 

  

4.4 Zulassung 

Islamrechtlich ist keine formale Predigtkontrolle vorgesehen. Entscheidend sollten Ausbildung und 

theologisches Wissen der predigenden Person sein. Die meisten Formen von „Predigt“ stehen allen 

Gläubigen offen, sofern sie über entsprechende Kenntnis verfügen. Bereits in der frühen islamischen 

Tradition – sowohl im sunnitischen als auch im schiitischen Kontext – haben gut ausgebildete weibli-

che Gelehrte gepredigt und unterrichtet. Eine Ausnahme stellt die ḫuṭba dar, die Predigt im Freitag-

mittagsgebet. Sie soll von einem dafür bestellten Prediger gehalten werden. Frauen waren und sind 

dort seltener aktiv. Darüber hinaus stellen verschiedene Moscheeträger weitere Zulassungsbedin-

gungen auf. So bevorzugt etwa die türkisch-staatliche Religionsbehörde Kandidaten mi t theologi-

schem Universitätsabschluss. Die übrigen Formen von „Predigt“ stehen im Grunde allen Gläubigen 

offen. Es existiert allerdings eine Vielzahl islamisch -juristischer Meinungen darüber, ob und unter 

welchen Bedingungen Frauen die Rolle einer Predigerin übernehmen können. Selbst innerhalb ein 

und derselben Rechtsschule (maḏhab) besteht darüber oft keine Einigkeit. In jüngster Zeit haben sich 

die Plattformen, auf denen sowohl Frauen als auch Männer predigen können, erheblich erweitert. 

 

4.5 Formen 

Die Freitagspredigt stellt die Hauptform der Predigt dar, vergleichbar mit der Predigt in einem 

christlichen Sonntagsgottesdienst. Im Laufe der Zeit, insbesondere im kulturellen Kontext und bei 

speziellen Anlässen wie Hochzeiten oder Beschneidungen, haben sich Formen des Predigens entwi-

ckelt, die über die Freitags- und Feiertagspredigt hinausgehen. Eine der bekanntesten Formen ist der 

waʿ ẓ. Obwohl waʿ ẓ auch einfach „Predigen“ bedeutet, beinhaltet der Begriff zusätzlich Aspekte wie, 

Ratschläge (naṣīḥa) zu geben, zu warnen und zu ermahnen. In religiösen Zusammenhängen soll ein 

waʿ ẓ die Herzen einer Gemeinschaft dazu bewegen, moralisch richtig zu handeln, und sie in religiö-

sen Fragen zu ermutigen oder zu warnen – indem sowohl über Belohnungen und Segnungen als auch 

über Strafen im Diesseits und Jenseits gesprochen wird. Heutzutage wer den Kurzvorträge oder reli-

giöse Ansprachen, die darauf abzielen, das spirituelle Wachstum und die Charakterbildung der Gläu-

bigen zu fördern und an einem religiös markierten Ort bzw. Rahmen stattfinden, ebenfalls als waʿ ẓ 

bezeichnet. Das kann heute auch im Internet, etwa auf einer Video-Plattform der Fall sein. Hier fin-

den sich ungefiltert sowohl hetzende Verflachungen der islamischen Hingabe-Botschaft als auch rhe-

torisch und inhaltlich anspruchsvolle und ansprechende Predigten.  

 

4.6 Inhalt 

Schwerpunkte religiöser Rede sind die Nähe zur Lebenswirklichkeit der Zuhörenden, ihre Verbin-

dung zu Gott, die Glaubensgrundlagen, das Dies- und Jenseits, zwischenmenschliche Beziehungen, 

religiöse Pflichten, Gebote und Verbote. Oft aber enthält die Ansprache auch Narratives. Vor allem 

in der iranischen und seldschukischen Literatur entstand daraus eine Untergattung der pädagogi-

schen Wertevermittlungsliteratur (adab), nämlich das naṣīḥatnāme (Buch der Ratschläge): eine Art 

Fürstenspiegel mit moralischen Erm ahnungen (vgl. Pala 2008). Gleichnishafte Anekdoten unterma-

len die Ratschläge. Einige Berichte aus den ersten islamischen Jahrhunderten erwähnen im arabi-

schen Kulturraum die quṣṣās: professionelle Erzähler. Da die Quellen von ihnen allerdings höchstens 



 
 

 

Veröffentlicht: Okt. 2024 
Aktualisiert: Okt. 2024 

https://handbuch-cid.de/glaube-in-die-gegenwart-kommen-lassen-predigt/ Seite 9 von 10 

  

am Rande berichten, galten sie offenbar als kaum erwähnenswert (vgl. Merkel 2021, 164). Ihre Er-

zählungen enthielten anfangs zum Teil religiöse Aussagen aus dem Koran und der Sīra (Prophetenbi-

ographie), andere bezogen sich unmittelbar auf das Zwischenmenschliche; aber auch Heldenge-

schichten und Fiktion gelangten zunehmend ins Repertoire der quṣṣās. Sie verarbeiteten erbauliche 

Geschichten aus der mündlichen Überlieferung über den Propheten Muḥammad und seine Ge-

fährt:innen. Sicherlich auch, um die Gunst der Z uhörenden zu gewinnen und zu behalten, erfanden 

die Erzähler immer unglaublichere Taten und Ansichten des Propheten und gerieten daher in Kon-

flikt mit den Gelehrten. Diese bemängelten, dass die Erzählungen sich nicht auf historisch belegte 

Ereignisse bezogen. Im Laufe des 9. Jahrhunderts wurden die quṣṣās denn auch aus den Moscheen 

vertrieben. Bedeutung und Charisma behielten die Prediger und Gelehrten. Sie entwickelten einen 

spezifischen Sprachstil und Habitus: Im Mittelpunkt stand nun die inhaltliche Rich tigkeit.  

 

5. Ausblick 

Predigt als religiöse Ansprache geschieht nicht nur im Gottesdienst. So lässt sich etwa auch ein geist-

licher Impuls per Radio in die Privaträume der Hörer:innen übertragen. In den öffentlich -rechtlichen 

Medien in Deutschland stehen den Religionen, wenn sie Körperschaften öffentlichen Rechts sind, 

sogar eigene Sendezeiten zu. Hier ist es ausdrücklich zulässig, Verkündigungsinhalte zu senden. Üb-

licherweise wechseln sich bei den einschlägigen Formaten evangelische, katholische und zum Teil 

freikirchliche Sprecher:innen im Wochenrhythmus ab (vgl. das Wort zum Sonntag). 2022 füllten 

erstmals einzelne Musliminnen im Rundfunk Berlin -Brandenburg (rbb) dieses Format. Dabei wurde 

auf den Körperschaftsstatus als Voraussetzung verzichtet; so auch beim „Islamischen Wort“ im Süd-

westrundfunk (SWR) 2007, gegen das sich allerdings  gerade von muslimischer Seite kritische Stim-

men erhoben: Es habe einseitige Perspektiven oder politisch umstrittene Persönlichkeiten zu Wort 

gebracht. Gute Resonanz fand die Sendung „Koran erklärt“ im Deutschlandfunk (2018), die wissen-

schaftlichen Stimmen und Positionen in ihrer Unterschiedlichkeit Raum gab.  

Im Gottesdienst und allgemeiner im religiösen Raum finden sich ebenfalls Innovationen. Wie christ-

liche Gemeinden ihre Pfarrer:innen über Konfessionsgrenzen hinweg austauschen (z.B. „Kanzel-

tausch am Pfingstmontag“), so werden inzwischen Imame gelegentlich zu Dialogpredigten in Kir-

chen eingeladen. An Schulen finden multireligiöse Gottesdienste statt, etwa zum Schuljahresbeginn 

oder Schulabschluss. In solchen Gottesdiensten können christliche und muslimische Vertreter:innen 

gemeinsam oder nacheinander Ansprachen halten. Entsprechendes gilt für private wie öffentliche 

Anlässe: für Hochzeiten und Beerdigungen wie für gesamtgesellschaftliche erfreuliche oder bekla-

genswerte Ereignisse. Ebenso kommen in den als Blogeintrag bis 2022 regelmäßig veröffentlichten 

Freitagspredigten der Alhambra-Gesellschaft auch christliche Gastprediger:innen zur Wort. In einer 

multireligiösen Gesellschaft ist zu wünschen, dass sich weitere Formate gemeinsamer Predigttätig-

keit herausbilden. 

 

  

https://www.daserste.de/information/wissen-kultur/wort-zum-sonntag/index.html
https://freitagsworte.de/index.php/page/2/


 
 

 

Veröffentlicht: Okt. 2024 
Aktualisiert: Okt. 2024 

https://handbuch-cid.de/glaube-in-die-gegenwart-kommen-lassen-predigt/ Seite 10 von 10 

  

Zitierte Literatur 

Behzadi, Lale, Sprache und Verstehen. al-Ǧāḥiẓ über die Vollkommenheit des Ausdrucks, Wiesbaden 

2009 

Grotzfeld, Sophia / Enderwitz, Susanne, G ̌āh ̣iz ̣, ʿAmr ibn Bah ̣r al-: Kit āb al-bayān wa-t-tabyi ̄n. In: 

Arnold, Heinz Ludwig (Hg.), Kindlers Literatur Lexikon (KLL), 2020, 1 –2 

Merkel, Johannes, Sieh, damit wir sehen! Eine Geschichte des Geschichtenerzählens, Berlin 2021  

Pala, İskender, Nasihatn âme, in: TDV İslâm Ansiklopedisi, Bd. 32, Istanbul 2008, 409 –410  

 

Zum Weiterlesen 

Akca, Ayşe Almıla / Feise-Nasr, Mona / Stenske, Leonie / Süer, Aydın (Hg.), Practices of Islamic 

Preaching. Text, Performativity, and Materiality of Islamic Religious Speech, Berlin 2024  

Conrad, Ruth / Weeber, Martin (Hg.), Protestantische Predigtlehre. Eine Darstellung in Quellen, Tü-

bingen 2022  

Conrad, Ruth, Homiletik (Kompendien Praktische Theologie), Stuttgart 2024  

Müller, Klaus, Homiletik. Ein Handbuch für kritische Zeiten, Regensburg 1994  

https://islamansiklopedisi.org.tr/nasihatname

