
 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: Mai 2023 

https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- 
im-christlich-islamischen-dialog/ 

 

Seite 1 von 11 

  

Evangelische Akteure im christlich-islamischen 
Dialog 
Martin Affolderbach 

 

Abstract 

Die Zuwanderung von Muslimen nach Deutschland war der Anstoß, dass die evangelische Kirche begann, 

sich seit den 1970er Jahren mit dem Verhältnis zum Islam zu beschäftigen, obwohl in den internationalen 

ökumenischen Beziehungen diese Frage schon früher eine Rolle spielte. Seit den 1990er Jahren wurden zahl-

reiche Positionen und Handreichungen erarbeitet und auch Begegnungen und Dialoge durchgeführt und ge-

meinsame Gremien mit muslimischen Partnern etabliert. Lokale Kirchengemeinden suchten Kontakte zu 

Moscheegemeinden. Zahlreiche kirchliche Arbeitsbereiche pflegen die christlich-islamische Kooperation, füh-

ren Projekte und Tagung auf lokaler, regionaler und internationaler Eben durch. 

 

Einleitung 

Die Beschäftigung von Akteuren im Bereich der evangelischen Kirche mit dem Islam und dem christ-

lich-islamischen Dialog hat sich etwa ab den 1970er Jahren herausgebildet. Was die Situation in 

Deutschland, aber auch in anderen europäischen Ländern anbetrifft, war der Anlass die Zuwande-

rung von Muslimen, die eine qualitativ neue Situation hervorbrachte und teilweise zu Konflikten im 

gesellschaftlichen Alltag führten. Es dürfte in der Logik der Sache liegen, dass die Kirchen zunächst 

auf die mit Zuwanderung und  Integration verbundenen sozialen und kulturellen Probleme reagier-

ten und dass die Auseinandersetzung mit den religiösen und theologischen Fragen der neuen Nach-

barschaft von Muslimen erst in einer späteren Phase in den Vordergrund des Interesses rückte.  

Anders als die katholische Kirche verfügt die evangelische Kirche nicht über Schriften, die den beiden 

Dokumenten des Zweiten Vatikanischen Konzils vergleichbar sind (vgl. Zugänge zum christlich -isla-

mischen Dialog aus katholischer Perspektive ; Zugänge zum christlich -islamischen Dialog aus evange-

lischer Perspektive; Katholische Akteure). Jedoch gibt es eine ganze Reihe von Ausarbeitungen, Stel-

lungnahmen und Erklärungen, die sich mit unterschiedlichen Aspekten beschäftigen und eine sehr 

intensive Auseinandersetzung auf allen Ebenen des kirchlichen Lebens erkennen lassen. Diese hat 

auch immer zu sehr kontroversen Diskussionen geführt; dennoch haben sich in den kirchenoffiziel-

len Stellungnahmen gemeinsame Überzeugungen herausgebildet. Eine Reihe von Persönlichkeiten 

haben diese Prozesse innerhalb Deutschlands substantiell geprägt, von denen Gerhard Jasper 

(1927–2007), Theo Sundermeier (geb. 1935) und Jürgen Micksch (geb. 1941) stellvertretend für 

zahlreiche andere genannt werden können.  

 

  

https://handbuch-cid.de/zugange-zum-christlich-islamischen-dialog-aus-katholischer-perspektive/
https://handbuch-cid.de/zugange-zum-christlich-islamischen-dialog-aus-katholischer-perspektive/
https://handbuch-cid.de/zugange-zum-christlich-islamischen-dialog-aus-evangelischer-perspektive/
https://handbuch-cid.de/zugange-zum-christlich-islamischen-dialog-aus-evangelischer-perspektive/
https://handbuch-cid.de/katholische-akteure/


 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: Mai 2023 

https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- 
im-christlich-islamischen-dialog/ 

 

Seite 2 von 11 

  

Der Ökumenische Rat der Kirchen (ÖRK)  

Im Bereich der internationalen ökumenischen Zusammenarbeit der Kirchen hat die Frage des Ver-

hältnisses zu anderen Religionen schon seit dem Anbeginn der ökumenischen Bewegung, so bei der 

ersten Weltmissionskonferenz 1910 in Edinburgh und der zweiten 1929 i n Jerusalem, eine wesentli-

che Rolle gespielt, da sich gerade viele junge Kirchen der südlichen Hemisphäre mit den Herausforde-

rungen eines multireligiösen Umfelds konfrontiert sahen und die Befürchtung synkretistischer Ent-

wicklungen bestand. Zahlreiche Kons ultationen zu Fragen der Beziehungen zu anderen Religionen 

haben seitdem stattgefunden, wobei das besondere Verhältnis des Christentums zum Judentum eine 

herausgehobene Rolle gespielt hat. Einen Wendepunkt bildete die Empfehlung einer Konsultation 

1970 in Ajaltoun/Libanon, die 1971 zum Beschluss des Zentralausschusses des Ökumenischen Rates 

der Kirchen (ÖRK) führte, eine „Abteilung für den Dialog mit Menschen verschiedener Religionen 

und Ideologien“ einzurichten, was damals als ein gewisses Abenteuer angesehen wurde. Seit etwa 

2005 werden von der Abteilung für Dialog und interreligiöse Zusammenarbeit drei Programmberei-

che bearbeitet, nämlich „Vertrauen und Respekt zwischen den Religionen“, „Christliches Selbstver-

ständnis“ und „Kirche in Konfliktsituationen“.  

Im Jahr 1979 verabschiedete der ÖRK  bei einer Konsultation in Thailand das Dokument „Leitlinien 

zum Dialog mit Menschen verschiedener Religionen und Ideologien“, zu dem nach 30 Jahren eine 

Bilanz erarbeitet und das Dokument aktualisiert wurde. In diesem 2002 verabschiedeten Text (Öku-

menischer Rat der Kirchen, 2003) wird mit Würdigung von dreißig Jahren Dialogarbeit die Notwen-

digkeit der Verbesserung der Beziehungen zu anderen Religionen unterstrichen (Ziffer 5). Da Reli-

gion auch die Ursache von Konflikten sein kann, gilt es, Polarisierungen zu verhindern und durch 

interreligiöse Zusammenarbeit Frieden und Versöhnung zu fördern (Ziffer 8). Dialog führt auch zu 

vertiefter Glaubenserfahrung und gegenseitiger Achtung. Von gegenseitiger Abwerbung wird abgera-

ten, obwohl gerechtfertigte Kritik wechselseitig möglich sein muss (Ziffer 23). Das 2011 vom ÖRK 

zusammen mit dem Päpstlichen Rat für den interreligiösen Dialog und der Weltweiten Evangeli-

schen Allianz erarbeitete Dokument „Das christliche Zeugnis in einer multireligiösen Welt. Empfeh-

lungen für einen Verhaltenskodex“ hat weite Aufmerksamkeit und Zustimmung gefunden, da es Klä-

rungen im Verhältnis von Toleranz, Mission und Menschenrechten erbringt.  

Obwohl in diesen Aktivitäten das besondere Verhältnis zwischen Christentum und Islam stets eine 

wesentliche Rolle gespielt hat, hat der ÖRK auch spezielle Programme mit und im Hinblick auf den 

Islam durchgeführt. Eine Reihe von christlich -muslimischen Konf erenzen, wie beispielsweise die 

zum Thema „Christen und Muslime im Dialog und darüber hinaus“ im Oktober 2002 in Genf, ver-

sammelte hochrangige muslimische und christliche Repräsentanten aus zahlreichen Ländern. Die 

Veröffentlichung des offenen Briefes „A Common Word“ durch 138 muslimische Persönlichkeiten 

im Oktober 2007 (vgl. Muslimische Akteure) führte zu einer offiziellen Antwort in dem Dokument 

„Learning to Explore Love Together”  (Genf 2008), in dem unter anderem zum Ausdruck gebracht 

wurde, dass Schritte notwendig seien, um eine Zusammenarbeit im Hinblick auf Glaubensüberzeu-

gungen und Lebensvollzüge zu etablieren. Neben Begegnungen mit den muslimischen Unterzeich-

nern des offenen Briefes und einer weltweiten christlich-islamischen Konsultation im November 

2010 in Genf fand ein Dialogprozess über die Frage statt, wie man zu einer gemeinsamen Sicht in der 

Bewertung und dem Verhältnis zum Islam kommen kann. Neben diesen Aktivitäten ha t der ÖRK 

auch bilaterale Programme durchgeführt, so beispielsweise eine Anzahl von Gesprächen in Zusam-

menarbeit mit dem Center for Interreligious Dialogue (CID), Teheran/Iran. Die seit 1980 vom ÖRK 

https://www.oikoumene.org/de
https://www.oikoumene.org/de/resources/documents/christian-witness-in-a-multi-religious-world
https://www.oikoumene.org/de/resources/documents/christian-witness-in-a-multi-religious-world
https://www.acommonword.com/
https://handbuch-cid.de/muslimische-akteure-im-christlich-islamischen-dialog-weltweit-und-in-deutschland/
https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&ved=2ahUKEwiYspLolP_9AhXcQ_EDHdfWC3wQFnoECAsQAQ&url=https%3A%2F%2Fwww.oikoumene.org%2Fsites%2Fdefault%2Ffiles%2FDocument%2FLearning_to_Explore_Love_Together.pdf&usg=AOvVaw18ynnR8DHY5TVgDy3M1Dh5


 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: Mai 2023 

https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- 
im-christlich-islamischen-dialog/ 

 

Seite 3 von 11 

  

herausgegebene Zeitschrift für den interreligiösen Dialog Current Dialogue wurde 2019 als Teil der 

Zeitschrift The Ecumenical Review weitergeführt.  

 

Die Konferenz Europäischer Kirchen (KEK)  

Die Beschäftigung der Konferenz Europäischer Kirchen (KEK ) mit dem Verhältnis zum Islam geht zu-

rück bis in das Jahr 1978. Der Niederländer Jan Slomp und eine Initiative zum Islam in Afrika präg-

ten die Anfänge. 1987 wurde in Zusammenarbeit mit dem Rat der Europäischen Bischofskonferenzen 

(CCEE ) eine gemeinsame Kommission zu Fragen des Islam in Europa etabliert, die Ausarbeitungen 

zu bi-religiösen Ehen und Familien (1996), zu Fragen des gemeinsamen Betens (2003), zu Begegnun-

gen (2003) und zur religiösen Erziehung vorlegten. Eine von der Kommissi on zusammen mit musli-

mischen Repräsentanten in Europa veranstaltete Konferenz in Sarajewo im September 2011 wurde 

durch die Terroranschläge in den USA überschattet. Von 2005 bis 2009 führte das Komitee für die Be-

ziehungen zum Islam in Europa (CRME) die Arbeit des vorherigen Komitees Islam in Europa fort. Es be-

schäftigte sich mit religiös legitimierter Gewalt, gestaltete das interreligiöse Forum bei der 3. Öku-

menischen Versammlung von KEK und CCEE 2007 in Sibiu/Rumänien, legte ein Dokument unter 

dem Thema „Reaktion auf eine neue Realität. Muslime in Europa und die Ausbildung der Geistlichen 

und pastoralen Mitarbeiter“ vor und organisierte eine europaweite christlich-islamische Konferenz 

im Oktober 2008 in Mechelen/Belgien unter dem Thema „Europäische Bürger sein und gläubig sein: 

Christen und Muslime als aktive Partner in der europäischen Gesellschaft“ . Die Arbeit des Komitees 

ist nach 2009 bislang nicht weitergeführt worden.  

In der 2001 von der KEK und dem CCEE unterzeichneten „ Charta Oecumenica. Leitlinien für die 

wachsende Zusammenarbeit in Europa“ beschäftigen sich die Abschnitte 10 bis 12 mit den Bezie-

hungen zum Judentum, zum Islam und zu anderen Religionen und Weltanschauungen. Der Ab-

schnitt 11 „Beziehungen zum Islam pflegen“ lautet:  

„Seit Jahrhunderten leben Muslime in Europa. Sie bilden in manchen europäischen Ländern starke 

Minderheiten. Dabei gab und gibt es viele gute Kontakte und Nachbarschaft zwischen Muslimen und 

Christen, aber auch massive Vorbehalte und Vorurteile auf beiden Seiten. Diese beruhen auf leidvol-

len Erfahrungen in der Geschichte und in der jüngsten Vergangenheit. Die Begegnung zwischen 

Christen und Muslimen sowie den christlich -islamischen Dialog wollen wir auf allen Ebenen intensi-

vieren. Insbesondere empfehlen wir, miteinander über den Glauben an den einen Gott zu sprechen 

und das Verständnis der Menschenrechte zu klären. Wir verpflichten uns,  

▪ den Muslimen mit Wertschätzung zu begegnen;  

▪ bei gemeinsamen Anliegen mit Muslimen zusammenzuarbeiten.“ 

Es ist bemerkenswert, dass in diesem Dokument der unterschiedlichen Nähe von Judentum und Is-

lam sowie anderer Religionen Rechnung getragen wird und eine entsprechende Würdigung erfährt. 

Auf europäischer Ebene existiert seit 1980 ein unabhängiges Netzwerk Journées d’Arras, das sich 

nach seinen anfänglichen Treffen in der nordfranzösischen Stadt Arras benennt und in dem sich 

jährlich bis zu vierzig Personen jeweils in einem anderen europäischen Land treffen, die sich in den 

Kirchen in Europa oder im akademischen Feld mit ch ristlich -islamischem Dialog beschäftigen (Affol-

https://www.oikoumene.org/de/resources/publications/current-dialogue
https://www.oikoumene.org/resources/publications/the-ecumenical-review
https://ceceurope.org/category/deutsch/1
https://www.ccee.eu/?lang=en
https://www.oekumene-ack.de/fileadmin/user_upload/Charta_Oecumenica/Charta_Oecumenica.pdf
http://www.christianmuslimrelations.eu/


 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: Mai 2023 

https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- 
im-christlich-islamischen-dialog/ 

 

Seite 4 von 11 

  

derbach, 2020, 11ff). Zudem gibt es regionale Zusammenarbeit von kirchlichen Beauftragten im in-

terreligiösen Bereich bzw. im christlich -islamischen Dialog, wie beispielsweise die im Abstand von 

anderthalb Jahren stattfindenden Treffen der Beauftragten der Kirchen in Skandinavien ( Nordisk 

konferens om religionsmöte; vgl. Affolderbach, 2020, 39ff).  

 

Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) 

Für die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD ) – wie auch für die Gesellschaft in Deutschland in ih-

rer Gesamtheit – ist das Zusammenleben mit Muslimen eine historisch gesehen relativ neue Heraus-

forderung. Da der Islam in Deutschland überwiegend die Religion von Zugewanderten war, sahen 

sich die Kirch en in den zurückliegenden Jahrzehnten zunächst vordringlich um die sozialen und kul-

turellen Aspekte des Zusammenlebens herausgefordert. Die gesellschaftlichen wie kirchlichen Debat-

ten beschäftigten sich in kontroverser Form mit den Fragen der Zuwanderung u nd dem Status von 

Ausländern in Deutschland. Auch in der Beschäftigung der evangelischen Kirche erhielten erst nach 

und nach die theologischen Aspekte mehr Gewicht.  

Veröffentlichungen der 1970er und 1980er Jahre lassen erkennen, dass die Informationen über und 

Annäherungen an den Islam zunächst im Vordergrund standen. Auch die Gründung der in ökumeni-

scher Zusammenarbeit getragenen Woche der ausländischen Mitbürger/Interkulturelle Woche 1975 und 

der Islamisch-Christlichen Arbeitsgruppe (ICA) im selben Jahr, die anfangs vor allem die sozialen As-

pekte des Zusammenlebens behandelte, markieren diesen Zugang.  

Ein neuer Schritt für die EKD war ohne Zweifel die Einsetzung einer Arbeitsgruppe Anfang der 

1990er Jahre, die Positionen zur Frage des Zusammenlebens mit Muslimen in Deutschland erarbei-

ten sollte. Dass das Ergebnis, die Handreichung „ Zusammenleben mit Muslimen in Deutschland . Ge-

staltung der christlichen Begegnung mit Muslimen. Eine Handreichung des Rates der Evangelischen 

Kirche in Deutschland“ (Evangelische Kirche in Deutschland, 2000), erst am 11. September 2000, 

also zufällig genau ein Jahr vor dem denkwürdigen 11. September 2001, veröffentlicht wurde, zeigt 

an, welche Probleme und Kontroversen in der Sache zu klären und zu überbrücken waren. Im Vor-

wort schreibt der derzeitige Ratsvorsitzende der EKD, dass „die EKD Muslime in Deutschland mit 

ihrem Glauben respektiere und spricht sich für ein Zusammenleben in Achtung voreinander aus. Sie 

distanziert sich von Entgleisungen und Anfeindungen in der Vergangenheit und gelegentlich auch in 

der Gegenwart. Die Basis für das Zusammenleben von Menschen verschiedener Religion in unserem 

Land ist die Respektierung des Grundgesetzes“ (ebd., 8). So bietet die Handreichung entsprechend 

Ausführungen (1) zur Entwicklung des Islam in Deutschland, (2) zu theologischen Orientierungen 

und Grundsätzen der Begegnung, (3) zu rechtlichen Rahmenbedingungen und (4) zu Bereichen des 

praktischen Zus ammenlebens. Sie ist ein Dokument protestantischer Selbstklärung und in dieser 

Funktion durchaus mit den Grundlagentexten der katholischen Kirche vergleichbar. Es gab aber auch 

Gruppen innerhalb der evangelischen Kirche, die diese Positionen nicht teilten (s.u. Abschnitt zu 

Evangelische Allianz).  

Die kirchliche Erörterung blieb nicht von dem öffentlichen Stimmungswandel verschont, der durch 

den 11. September 2001 markiert wurde. Innenpolitische Debatten wurden auch durch verschiedene 

kirchliche Stellungnahmen kommentiert, so etwa zum Tragen eines K opftuches in staatlichen Schu-

len oder zu Konflikten um Moscheebauten. Angesichts dieser Debatten wurden die Ausführungen 

https://www.ekd.de/
https://www.interkulturellewoche.de/startseite
https://www.ekd.de/zusammenleben_mit_muslimen.htm


 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: Mai 2023 

https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- 
im-christlich-islamischen-dialog/ 

 

Seite 5 von 11 

  

der Handreichung von 2000 als nicht zureichend angesehen und ein ergänzendes Dokument, das ge-

rade die Konfliktthemen anspricht und kommentiert, für notwendig erachtet. Die Handreichung 

„Klarheit und gute Nachbarschaft “, die 2006 veröffentlicht wurde und auf Zustimmung wie auf Kri-

tik stieß, hatte die Intention, sowohl für ein vertrauensvolles Zusammenleben zu werben, aber 

gleichzeitig auch Konfliktpunkte anzusprechen und auf eine Klärung von Positionen auf muslimi-

scher Seite hinzuwirken (Evangelische Kirche in Deutschland, 2006). Die etwa zeitgleich vom derzei-

tigen Ratsvorsitzenden der EKD initiierten jährlichen Spitzengespräche zwischen der EKD und Re-

präsentanten des Islam in Deutschland sollten das Interesse an der sachlichen Klärung kontroverser 

Sachpunkte wie auch an der Förderung der Zusammenarbeit signalisieren, kamen aber mit der Ver-

öffentlichung der Handreichung ins Stocken, da die muslimische Seite sich nicht angemessen darge-

stellt sah. Auch innerhalb der evangelischen Kirche wurden kritische Kommentare in dem Band von 

Jürgen Micksch (Micksch, 2007) veröffentlicht.  

Für die kirchlichen Leitungsgremien ergab sich durch die völlige Neugestaltung der 8. Auflage des 

Bandes „Was jeder vom Islam wissen muss“ (Affolderbach / Wöhlbrand, 2011) die Möglichkeit, ohne 

eine weitere, dritte Handreichung zu einzelnen Fragen Stellung  zu nehmen und die weiter fortge-

schrittene Meinungsbildung einfließen zu lassen. So ergaben sich auch in den Spitzengesprächen 

Möglichkeiten des konstruktiven Dialoges in einem veränderten atmosphärischen Kontext.  

In der 1981 gegründeten Konferenz für Islamfragen der EKD (KIF), die 2020 in Konferenz Kirche und 

Islam (KKI)  umbenannt wurde, arbeiten die Islambeauftragten der Landeskirchen, kirchlicher Werke 

und weiterer Institutionen zusammen. Diese Konferenz tagt einmal jährlich auf Einladung des Kir-

chenamtes der EKD, trifft Absprachen und berät aktuelle Themen wie beispiel sweise Mission und 

Konvivenz (2005), Identität und Integration türkischer Muslime in Deutschland (2004) und Islam in 

Europa (2003), Reformation und  Islam (2012). Der Geschäftsführende Ausschuss der Konferenz ist 

das ausführende Organ zwischen den Tagungen. In unregelmäßigen Abständen führt die Konferenz 

Fortbildungen und Fachtagungen zu aktuellen Themen für Islambeauftragte aus den Landeskirchen 

durch, so zu Fragen der Bewertung des Islam (zusammen mit den Weltanschauungsbeauftragten 

2003), zur Einschätzung der Gülen -Bewegung (2011) und zur Zusammenarbeit der interreligiösen 

Gremien der EKD (2011).  

Wie bereits oben erwähnt werden etliche Aktivitäten der EKD in der Zusammenarbeit mit anderen 

Kirchen wahrgenommen. Das Arbeitsvorhaben der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in 

Deutschland (ACK) gegen Fremdenfeindlichkeit, Rassismus und Gewalt wurde Mitte der 1990er 

Jahre in Zusammenarbeit mit dem Zentralrat der Juden und dem Zentralrat der Muslime durchge-

führt . Die Folgeprojekte „Lade deine Nachbarn ein!“ und „Weißt du, wer ich bin?“ führten die Zu-

sammenarbeit dieser Partner aus drei Religionen fort und förderten Hunderte von interreligiösen 

Begegnungen vor Ort durch finanzielle Zuschüsse.  

Die EKD ist zudem im internationalen Feld im Bereich des christlich -islamischen Dialogs tätig. In 

den 1990er Jahren haben drei Dialogkonferenzen zwischen EKD und der Aal al-Bayt-Foundation, Am-

man/Jordanien, stattgefunden, die auf Anregung des damaligen Kronprinzen Hassan bin Talal zu 

Stande kamen. Konferenzen fanden im November 1995 in Loccum, im April 1997 in Amman und im 

September/Oktober 1999 in Berlin statt. Das Kirchenamt der EKD hat p osthum die Dokumente der 

Konferenzen in einem Band (Evangelical Chur ch in Germany, 2004) veröffentlicht. Aufgrund der po-

litischen Situation und der Änderung in den Arbeitsschwerpunkten der jordanischen Partner ist der 

Dialog trotz einzelner Kontakte formal nicht weitergeführt worden.  

https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/ekd_texte_86.pdf
https://www.weisstduwerichbin.de/startseite/


 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: Mai 2023 

https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- 
im-christlich-islamischen-dialog/ 

 

Seite 6 von 11 

  

Die EKD ist ebenfalls eingebunden in die seit 2003 bestehende Zusammenarbeit der Evangelischen 

Akademie Loccum mit der Coptic Evangelical Organization for Social Services (CEOSS), bei der zahlreiche 

hochrangige Konferenzen und Treffen zu Fragen des Verhältnisses von Religion und Demokratie, 

zum Einfluss der Modernisierung und der Bedeutung gemeinsamer Werte in einer globalisierten 

Welt mit christlichen und muslimischen Repräsentan ten beider Seiten stattgefunden haben. Seit 

2010 wird diese Zusammenarbeit unt er Einbeziehung weiterer Partner als Arabisch-Europäischer 

Dialog weitergeführt, der unter anderem auch der Situation nach den Revolutionen in einigen arabi-

schen Ländern Aufmerksamkeit widmet. Von 2005 bis 2007 haben EKD und die Kirche von England 

ein Dial ogprogramm mit dem Institute for Interreligious Dialogue, Teheran/Iran, unter dem Thema 

„Building on Communities through Dialogue“ durchgeführt, das durch die verändert politische Situation 

im Iran ins Stocken geriet. Es bestehen aber darüber hinaus auch K ontakte zu verschiedenen Dialo-

gen und Partnern, so beispielsweise zur Arab Group for Christian-Muslim Dialogue im Nahen Osten 

und zu den Aktivitäten von PROCMURA in afrikanischen Ländern (siehe unten).  

Die EKD unterhält die  Evangelische Zentralstelle für Weltanschauungsfragen (EZW ), die zentrale wis-

senschaftliche Studien-, Dokumentations -, Auskunfts - und Beratungsstelle für religiöse und weltan-

schauliche Strömungen der Gegenwart. Die Beschäftigung mit dem Islam ist einer der Schwerpunkte 

der Zentralstelle. Diese hat den Auftrag, zu r christlichen Orientierung im religiösen und weltan-

schaulichen Pluralismus beizutragen, einen sachgemäßen Dialog mit Anders - und Nichtglaubenden 

zu fördern und über Entwicklungen und Tendenzen der religiösen Landschaft in Deutschland zu in-

formieren. Die E ZW berät, publiziert eine Zeitschrift und Materialdienste und wirkt bei Tagungen 

und Seminaren mit.  

Eine weitere Einrichtung der Evangelischen Kirche in Deutschland ist das Comenius-Institut, Evange-

lische Arbeitsstätte für Erziehungswissenschaft e.V., Münster/Westfalen. Das Institut bietet unter 

anderem Untersuchungen und Materialien zum interreligiösen und interkulturellen Lernen an und 

hat sich mit Fragen des islamischen Religionsunterrichts beschäftigt.  

 

Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands (VELKD) 

Die Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands (VELKD )hat 1991 zusammen mit der 

Arnoldshainer Konferenz, einem Zusammenschluss von unierten und reformierten Landeskirchen 

innerhalb der EKD sowie lutherischen Landeskirchen, die nicht Mitglieder der VELKD waren, die 

Studie „Religionen, Religiosität und christl icher Glaube“ erarbeitet (Arnoldshainer Konferenz / VE-

LKD, 1991), die zwar vornehmlich durch die Ausbreitung und Präsenz von neureligiösen Bewegun-

gen in Deutschland motiviert war, jedoch grundsätzliche Überlegungen zum Verhältnis zu anderen 

Religionen anstellt. Im Falle des Islam wird die Einheit von Religion und Politik als charakteristisch 

angesehen. Im Hinblick auf die theologischen Handlungsbegründungen werden ausführliche Überle-

gungen angestellt und der Begriff der Konvivenz entfaltet, den Theo Sunderm eier ins Gespräch ge-

bracht hat.  

Die VELKD war es auch, die eine Faltblattserie „Information Islam“ veröffentlicht hat, die im Zeit-

raum 1982 bis 1990 eine Auflage von nahezu 4 Millionen Exemplaren erreichte. Dies führte dazu, 

dass diese Reihe 1990 in Zusammenarbeit mit der EKD in einer er sten Auflage als Taschenbuch un-

ter dem Titel „Was jeder vom Islam wissen muss“ (im Gütersloher Verlagshaus) aufgelegt wurde. 

https://www.ezw-berlin.de/
https://comenius.de/
https://www.velkd.de/velkd.php


 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: Mai 2023 

https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- 
im-christlich-islamischen-dialog/ 

 

Seite 7 von 11 

  

Dessen Verkaufserfolg veranlasste weitere Auflagen, von denen die 8. Auflage 2011 (Affolderbach / 

Wöhlbrand, 2011) auf einer vollständigen Neubearbeitung basiert, die von den Leitungsgremien der 

beiden kirchlichen Zusammenschlüsse ausführlich beraten wurde, da in Darstellung und Kommen-

tierung die aktuellen Positionen der evangelischen Kirche zu finden sind.  

 

Die evangelischen Landeskirchen  

In fast allen Landeskirchen gibt es haupt - oder nebenberufliche Beauftragte für den Kontakt zum Is-

lam, teilweise auch auf der Ebene von Kirchenkreisen und Dekanaten. Eine große Zahl von Kirchen-

gemeinden pflegt Kontakte zu Muslimen, muslimischen Verbänden oder Moscheegemeinden auf lo-

kaler und regionaler Ebene. Christlich -muslimisch e Arbeitsgruppen sowie Beratungs- und Begeg-

nungszentren existieren in zahlreichen Städten wie auch zum Teil auf landeskirchlicher Ebene, so 

beispielsweise in Bayern, Württemberg, Rheinland und Westfalen. In einigen Landeskirchen werden 

von Pastoralkollegs Fortbildungen für Pfarrerinnen und Pfarrer in Zusammenarbeit mit Imamen  

durchgeführt.  

Zahlreiche Handreichungen und Broschüren der Landeskirchen dokumentieren eine intensive Be-

schäftigung mit Fragen, die den Islam und den Dialog mit Muslimen betreffen. Aus der Vielzahl der 

Veröffentlichungen, die auf den Internetseiten der einzelnen Landesk irchen zu finden sind, können 

exemplarisch folgende Themenbereiche genannt werden: Förderung der christlich-islamischen Zu-

sammenarbeit, christlich-muslimische Trauungen und Ehen, Abraham und der Glaube an den einen 

Gott, muslimische Kinder in kirchlichen K indergärten, multireligiöse Feiern zum Schulanfang, Mo-

scheebau, Mission und Dialog und die Frage eines möglichen gemeinsamen Betens. Einige der Veröf-

fentlichungen wurden auch zur Förderung des wechselseitigen Austausches in türkischer Sprache 

veröffentlicht.  

 

Evangelische Kinder- und Jugendarbeit 

Die evangelische Jugendarbeit mit ihren Verbänden wie auch ihren Angeboten in den Landeskirchen 

hat sich in vielfältiger Weise mit den Herausforderungen einer multikulturellen wie auch multireligi-

ösen Gesellschaft befasst. Die Arbeitsgemeinschaft der evangelischen Jugend ( aej) hat ab dem Jahr 

2009 auch mit muslimischen Partnerorganisationen Projekte durchgeführt, um einen Beitrag gegen 

Islamfeindlichkeit, Diskriminierung von muslimischen Jugendlichen und anti -muslimischem Rassis-

mus zu leisten. Sie unterstützt die Möglichkeiten  der gesellschaftlichen Teilhabe muslimischer Ju-

gendlicher und deren Selbstorganisationen. 2022 bildete die Arbeitsgemeinschaft der evangelischen 

Jugend zusammen mit anderen Verbänden das „Kompetenznetzwerk Islam - und Muslimfeindlich-

keit“. Auch in evangelischen Kindergärten und Kindertagesstätten hat sich eine Sensibilität für Kin-

der unterschiedlicher religiöser Traditionen und entsprechender pädagogischer und religiöser Praxis 

entwickelt.  

 

  

https://www.aej.de/startseite


 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: Mai 2023 

https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- 
im-christlich-islamischen-dialog/ 

 

Seite 8 von 11 

  

Der Deutsche Evangelische Kirchentag (DEKT) 

Der alle zwei Jahre an wechselnden Orten stattfindende Deutsche Evangelische Kirchentag ( DEKT ) 

führt seit Anfang der 80er Jahre Foren, Workshops, Informations - und Diskussionsveranstaltungen 

zum Themenbereich Christentum und Islam durch, die meist hohe Besucherzahlen erreichten. Es ist 

Tradition geworden, an den Veranstaltungsorten der Kirchentage den Kontakt zu Moscheegemein-

den vor Ort zu suchen und wo sinnvoll und möglich, Begegnungen und Veranstaltungen auch in 

muslimischen Räumlichkeiten anzubieten. Neben Dialogbibelarbeiten mit christlicher und muslimi-

scher Auslegung finden seit 1999 auch Bibelarbeiten unter Einbeziehung jüdischer Partner statt. Der 

Kirchentag hat zusammen mit dem Katholikentag in diesem Bereich Pionierarbeit geleistet, die 2005 

von der Georges-Anawati-Stiftung mit einer Auszeichnung für eine kontinuierliche Dialogarbeit über 

25 Jahre bedacht wurde (Georges-Anawati-Stiftung, 2006).  

 

Die Evangelische Allianz in Deutschland (EAD)  

Die Evangelische Allianz in Deutschland ( EAD), ein „Bund von Christusgläubigen“, der international 

mit der Lausanner Bewegung zusammenarbeitet, unterhält einen Arbeitskreis Islam, der sich zur 

Aufgabe gesetzt hat, „Christen und christliche Gemeinden zu ermutigen und zu befähigen, sich mit 

der Weltreligion Islam auseinanderzusetzen und die missionarische Aufgabe unter Muslimen zu för-

dern, aber auch konkrete Beratungen für den Umgang mit der Weltreligion Islam und den Muslimen 

anzubieten“. Der Arbeitskreis veröffentlicht dazu Broschüren und wird durch ein  Institut für Islam-

fragen mit Sitz in Bonn unterstützt.  

Mit einem „Wort der Konferenz Bekennender Gemeinschaften in den evangelischen Kirchen 

Deutschlands und der Arbeitsgemeinschaft Evangelikaler Missionen: Christliches Bekenntnis und 

biblischer Auftrag angesichts des Islam“ (Stuttgart 1984) und der Erklärung der Lausanner Bewe-

gung Deutschland unter dem Titel „ Christlicher Glaube und Islam “ (2002) – ein Dokument, das eine 

Revidierung seiner ursprünglichen Fassung erhielt – werden gegenüber den Positionen der Kirchen 

eigenständige Auffassungen zum Verhältnis zum Islam vertreten, die aus einer missionarischen Per-

spektive für ein christliches Zeugnis unter Muslimen werben und gegenüber dem Islam und dem 

christlich -islamischen Dialog eine deutlich kritische Haltung einnehmen.  

 

Evangelische Akademien  

Die Evangelischen Akademien beteiligen sich intensiv am Gespräch über den Islam, greifen aktuelle 

kirchliche und gesellschaftliche Fragen auf und pflegen die Kontakte zu muslimischen Partnern auf 

regionaler, nationaler und internationaler Ebene (vgl.  Auf dem Weg zur Lernpartnerschaft – christ-

lich-islamischer Dialog in der Erwachsenenbildung und in Akademien ). Aus der Vielzahl von Themen 

können als Beispiele genannt werden die Frage der Grundwerte in islamisch und christlich geprägten 

Gesellschaften, das Verhältnis von Islam und Demokratie, die Friedensfragen in den beiden Religio-

nen, die Rolle des Sufismus, die Frage der Anerkennung des Islam in Deutschland, die Rolle beider 

Religionen im Bereich von Wirtschaft und Arbeit sowie ökologischen Herausforderungen und Hilfen 

https://www.kirchentag.de/
https://www.ead.de/
https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&ved=2ahUKEwiu6tGU04b-AhVxhf0HHfvSAU8QFnoECA0QAQ&url=https%3A%2F%2Fwww.lausannerbewegung.de%2Fwp-content%2Fuploads%2Fdata%2F89.pdf&usg=AOvVaw3GOyGALY8otAO4ZkDCLnxU
https://handbuch-cid.de/auf-dem-weg-zur-lernpartnerschaft-christlich-islamischer-dialog-in-der-erwachsenenbildung-und-in-akademien/
https://handbuch-cid.de/auf-dem-weg-zur-lernpartnerschaft-christlich-islamischer-dialog-in-der-erwachsenenbildung-und-in-akademien/


 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: Mai 2023 

https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- 
im-christlich-islamischen-dialog/ 

 

Seite 9 von 11 

  

bei Krankheit und in Notfallsituationen.  Einige Akademien haben oder hatten inhaltliche Schwer-

punkte in diesem Bereich, wie beispielsweise die Akademie Loccum für Kontakte nach Ägypten und 

in den Iran, die Akademie Bad Boll in die Türkei oder die Akademie der Pfalz die muslimisch -christli-

che Notfallseelsorge. Neben Tagungen und Konferenzen finden sich auch Angebote wie die „interre-

ligiöse Sommerakademien“ statt wie bis 2006 in der Evangelischen Akademie Loccum.  

 

Evangelisches Werk für Diakonie und Entwicklung (EWDE)  

Die diakonischen Arbeitsfelder der Kirche haben sich in den zurückliegenden Jahrzehnten mehr und 

mehr den Anforderungen einer kulturell und religiös pluralen Gesellschaft gestellt. Die Diakonie ver-

fügt über umfangreiche Erfahrungen sowie Fachkräfte im Bereich der Sozial- und Beratungsarbeit 

mit (muslimischen) Migranten. In vielen Arbeitsbereichen – wie beispielsweise in Kindergärten, 

Krankenhäusern und Seniorenheimen – wird den religiösen Traditionen von Menschen anderer Reli-

gionszugehörigkeit Rechnung getr agen und Diskriminierungen entgegengewirkt, beispielsweise mit 

Aktivitäten zu muslimischen Kindern in evangelischen Kindergärten, zur kulturellen Öffnung diako-

nischer Einrichtungen, zum Islam als Thema diakonischer Arbeit oder zu Rolle älterer Muslime in 

Einrichtungen der Diakonie.  

Das 2012 gegründete Evangelische Werk für Diakonie und Entwicklung (EWDE) mit Sitz in Berlin hat 

zum Ziel, die Arbeit des Diakonischen Werkes der EKD mit seiner Aktion Brot für die Welt und der 

Diakonie Katastrophenhilfe mit dem Evangelischen Entwicklungsdienst (EED) enger zu verzahnen . Im 

Rahmen des Mandates des Werkes werden unter anderem auch Projekte und Maßnahmen von inter-

religiösem Charakter gefördert. So besteht beispielsweise eine Zusammenarbeit mit der Coptic Evan-

gelical Organization for Social Services (CEOSS) in Ägypten und deren Abteilung für interreligiösen Di-

alog. Der oben genannte Austausch mit der Evangelischen Akademie Loccum wurde dadurch ermög-

licht und hatte zum Ziel, durch den Dialog von Muslimen und Christen auch die zivilgesellschaftli-

chen Strukturen in Ägypten zu s tärken.  

Das Programm für Christlich-muslimische Beziehungen in Afrika (PROCMURA ) ist ein gemeinsames 

Programm christlicher Kirchen verschiedener Konfessionen vor allem in West -, Ost- und Zentralaf-

rika zur Förderung der Zusammenarbeit mit Muslimen im Hinblick auf Frieden, Koexistenz und Ent-

wicklung. PROCMURA arbeitet eng mit der Allaf rikanischen Konferenz der Kirchen (AACC) zusam-

men und wird durch ein europäisches Partnernetzwerk begleitet, in welchem unter anderem auch die 

VELKD (s.o.) Mitglied ist. Das Evangelische Werk für Diakonie und Entwicklung fördert interreligiöse 

Arbeit von PROCMURA zur Konfliktprävention und Friedenssicherung in Zentralafrika, so in der 

Demokratischen Republik Kongo, in der Zentralafrikanischen Republik, im Süd -Sudan und im 

Tschad. In vielen der gewalttätig ausgetragenen Konflikte in Afrika spielt Religion ei ne verschär-

fende Rolle. Auch wenn die Religionszugehörigkeit nicht alleiniger Auslöser ist, so können Religions-

gemeinschaften zur Konfliktprävention und Friedenssicherung beitragen. Jedoch sind die ökume-

nisch-orientierten Kräfte, die den Religionspluralism us akzeptieren, in den Kirchen Afrikas in der 

Minderheit. Überzogene Vorstellungen und Erwartungen im Hinblick auf die Rolle der Kirche und 

ihrer Mission belasten die christlich -muslimischen Beziehungen und können in gesellschaftlichen 

Konfliktsituationen verschärfend wirken. Fehlende Kontakte zwischen Verantwortungsträgern der 

beiden großen Religionsgemeinschaften und darauf aufbauendes Misstrauen können nur in der per-

sönlichen Begegnung und im unmittelbaren Gespräch miteinander abgebaut werden. In den Jahren 

https://procmura-prica.org/


 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: Mai 2023 

https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- 
im-christlich-islamischen-dialog/ 

 

Seite 10 von 11 

  

2009 bis 2011 hat PROCMURA mit finanzieller Unterstützung des Evangelischen Werkes für Diako-

nie und Entwi cklung in Liberia, Togo, Benin, Sierra Leone und Burkina Faso jeweils hochrangige Ver-

antwortungsträger von Kirchen und muslimischen Organisationen für den interreligiösen Dialog 

über die gemeinsame Verantwortung für Versöhnung und Konfliktprävention gewonne n, ihnen 

Fachwissen vermittelt und sie über die politische Relevanz für den jeweiligen Nationalstaat im Bei-

sein staatlicher Repräsentanten aufgeklärt. Auf die Beteiligung von Frauen wird besonders hohen 

Wert gelegt. PROCMURA gelingt es in besonderer Weise, Bedingungen für den interreligiösen Dialog 

zu schaffen und die Ergebnisse in die Öffentlichkeit zu tragen.  

Es hat Bemühungen gegeben, über das interreligiöse Gespräch hinaus eine projektorientierte Zusam-

menarbeit von christlichen und muslimischen Hilfsorganisationen zu erproben. Obwohl sich beide Sei-

ten durch vergleichbare religiöse Ziele der Barmherzigkeit und Förderung von Frieden und Gerech-

tigkeit verbunden fühlen, gibt es in der Praxis konzeptionelle Unterschiede, die eine Zusammenar-

beit erschweren. Während sich die islamischen Organisationen mehr in der Not - und Katastrophen-

hilfe engagieren, sind die kirchl ichen Hilfswerke stärker auf eine langfristige Projektförderung der 

Hilfe zur Selbsthilfe orientiert. Diese legt auch Wert auf eine Einbeziehung der jeweiligen Partner vor 

Ort. Zudem sind eine Reihe anderer Faktoren unterschiedlich, so dass praktische Zusa mmenarbeit in 

diesem Feld noch weitere Entwicklungsschritte benötigt.  

 

 

Zitierte Literatur 

Affolderbach, Martin / Wöhlbrand, Inken (hg. im Auftrag des Amtes der VELKD und des Kirchenam-

tes der EKD, Was jeder vom Islam wissen muss, Gütersloh 82011 

Evangelical Church in Germany (EKD): Christians and Muslims in Dialogue. Consultations of the 

Royal Academy for Civilization Research (Aal al -Bayt Foundation) and the Evangelical Church in Ger-

many 1995-1999 (Studienheft 29), Hannover 2004  

Georges-Anawati-Stiftung (Hg.) , 25 Jahre Begegnung von Christen und Muslimen auf Katholikenta-

gen und Evangelischen Kirchentagen 1980 bis 2005, erarbeitet von Hans Vöcking und Heinz 

Klautke, Rüthen 2006  

Konferenz Europäischer Kirchen (KEK) / Rat der Europäischen Bischofskonferenzen (CCEE) , Charta 

Oecumenica. Leitlinien für die wachsende Zusammenarbeit in Europa, Straßburg 2001  

Miksch, Jürgen (Hg.), Evangelisch aus fundamentalem Grund. Wie sich die EKD gegen den Islam 

profiliert, Frankfurt a.M. 2007  

Ökumenischer Rat der Kirchen, Ökumenische Erwägungen zum Dialog und zu den Beziehungen mit 

Menschen anderer Religionen, Genf 2003 

 

Zum Weiterlesen 

Affolderbach, Martin, The Benefit of Inter -religious Co-operation, Bamberg 2020 



 
 

 

Veröffentlicht: Mai 2014 
Aktualisiert: Mai 2023 

https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- 
im-christlich-islamischen-dialog/ 

 

Seite 11 von 11 

  

Affolderbach, Martin / Wöhlbrand, Inken (hg. im Auftrag des Amtes der VELKD und des Kirchenam-

tes der EKD ), Was jeder vom Islam wissen muss, Gütersloh 82011 

Arbeitsgemeinschaft der evangelischen Jugend in Deutschland (Hg.), Auf dem Weg zum Dialog. Ar-

beitshilfe zur Kooperation zwischen evangelischer und muslimischer Jugendarbeit, Hannover 2012  

Arnoldshainer Konferenz / VELKD,  Religionen, Religiosität und christlicher Glaube, Gütersloh 1991  

Evangelische Kirche in Deutschland,  Zusammenleben mit Muslimen in Deutschland. Gestaltung der 

christlichen Begegnung mit Muslimen. Eine Handreichung des Rates der Evangelischen Kirche in 

Deutschland, Gütersloh 2000  

Evangelische Kirche in Deutschland,  Klarheit und gute Nachbarschaft. Christen und Muslime in 

Deutschland. Eine Handreichung des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland, Hannover 

2006 

 

Anmerkung: Ich danke Dr. Hans Spitzek, Berlin , für Informationen über Programme des EWDE.  

 


