HANDBUCH

CHRISTLICH-
ISLAMISCHER
DIALOG

Evangelische Akteure im christlich-islamischen
Dialog
Martin Affolderbach

Abstract

Die Zuwanderung von Muslimen nach Deutschland war der Anstof3, dass die evangelische Kirche begann,
sich seit den 1970er Jahren mit dem Verhdltnis zum Islam zu beschdftigen, obwohl in den internationalen
okumenischen Beziehungen diese Frage schon friiher eine Rolle spielte. Seit den 1990er Jahren wurden zahl-
reiche Positionen und Handreichungen erarbeitet und auch Begegnungen und Dialoge durchgefiihrt und ge-
meinsame Gremien mit muslimischen Partnern etabliert. Lokale Kirchengemeinden suchten Kontakte zu
Moscheegemeinden. Zahlreiche kirchliche Arbeitsbereiche pflegen die christlich-islamische Kooperation, fiih-
ren Projekte und Tagung auf lokaler, regionaler und internationaler Eben durch.

Einleitung

Die Beschiaftigung von Akteuren im Bereich der evangelischen Kirche mit dem Islam und dem christ-
lich-islamischen Dialog hat sich etwa ab den 1970er Jahren herausgebildet. Was die Situation in
Deutschland, aber auch in anderen europiischen Liandern anbetrifft, war der Anlass die Zuwande-
rung von Muslimen, die eine qualitativ neue Situation hervorbrachte und teilweise zu Konflikten im
gesellschaftlichen Alltag fithrten. Es dirfte in der Logik der Sache liegen, dass die Kirchen zunichst
auf die mit Zuwanderung und Integration verbundenen sozialen und kulturellen Probleme reagier-
ten und dass die Auseinandersetzung mit den religiésen und theologischen Fragen der neuen Nach-
barschaft von Muslimen erst in einer spiteren Phase in den Vordergrund des Interesses riickte.

Anders als die katholische Kirche verfiigt die evangelische Kirche nicht tiber Schriften, die den beiden
Dokumenten des Zweiten Vatikanischen Konzils vergleichbar sind (vgl. Zuginge zum christlich-isla-
mischen Dialog aus katholischer Perspektive; Zugange zum christlich-islamischen Dialog aus evange-
lischer Perspektive; Katholische Akteure). Jedoch gibt es eine ganze Reihe von Ausarbeitungen, Stel-
lungnahmen und Erklarungen, die sich mit unterschiedlichen Aspekten beschiftigen und eine sehr
intensive Auseinandersetzung auf allen Ebenen des kirchlichen Lebens erkennen lassen. Diese hat

auch immer zu sehr kontroversen Diskussionen gefiihrt; dennoch haben sich in den kirchenoffiziel-
len Stellungnahmen gemeinsame Uberzeugungen herausgebildet. Eine Reihe von Personlichkeiten
haben diese Prozesse innerhalb Deutschlands substantiell gepragt, von denen Gerhard Jasper
(1927-2007), Theo Sundermeier (geb. 1935) und Jiirgen Micksch (geb. 1941) stellvertretend fiir
zahlreiche andere genannt werden kénnen.

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- Seite 1von 11
Aktualisiert: Mai 2023 im-christlich-islamischen-dialog/



https://handbuch-cid.de/zugange-zum-christlich-islamischen-dialog-aus-katholischer-perspektive/
https://handbuch-cid.de/zugange-zum-christlich-islamischen-dialog-aus-katholischer-perspektive/
https://handbuch-cid.de/zugange-zum-christlich-islamischen-dialog-aus-evangelischer-perspektive/
https://handbuch-cid.de/zugange-zum-christlich-islamischen-dialog-aus-evangelischer-perspektive/
https://handbuch-cid.de/katholische-akteure/

HANDBUCH
CHRISTLICH-
ISLAMISCHER

DIALOG

Der Okumenische Rat der Kirchen (ORK)

Im Bereich der internationalen 6kumenischen Zusammenarbeit der Kirchen hat die Frage des Ver-
haltnisses zu anderen Religionen schon seit dem Anbeginn der 6kumenischen Bewegung, so bei der
ersten Weltmissionskonferenz 1910 in Edinburgh und der zweiten 1929 in Jerusalem, eine wesentli-
che Rolle gespielt, da sich gerade viele junge Kirchen der siidlichen Hemisphire mit den Herausforde-
rungen eines multireligiosen Umfelds konfrontiert sahen und die Befiirchtung synkretistischer Ent-
wicklungen bestand. Zahlreiche Konsultationen zu Fragen der Beziehungen zu anderen Religionen
haben seitdem stattgefunden, wobei das besondere Verhiltnis des Christentums zum Judentum eine
herausgehobene Rolle gespielt hat. Einen Wendepunkt bildete die Empfehlung einer Konsultation
1970 in Ajaltoun/Libanon, die 1971 zum Beschluss des Zentralausschusses des Okumenischen Rates
der Kirchen (ORK) fiihrte, eine ,Abteilung fiir den Dialog mit Menschen verschiedener Religionen
und Ideologien® einzurichten, was damals als ein gewisses Abenteuer angesehen wurde. Seit etwa
2005 werden von der Abteilung fiir Dialog und interreligiése Zusammenarbeit drei Programmberei-
che bearbeitet, namlich , Vertrauen und Respekt zwischen den Religionen®, , Christliches Selbstver-
stindnis® und , Kirche in Konfliktsituationen®.

Im Jahr 1979 verabschiedete der ORK bei einer Konsultation in Thailand das Dokument ,Leitlinien
zum Dialog mit Menschen verschiedener Religionen und Ideologien®, zu dem nach 30 Jahren eine
Bilanz erarbeitet und das Dokument aktualisiert wurde. In diesem 2002 verabschiedeten Text (Oku-
menischer Rat der Kirchen, 2003) wird mit Wiirdigung von dreifdig Jahren Dialogarbeit die Notwen-
digkeit der Verbesserung der Beziehungen zu anderen Religionen unterstrichen (Ziffer 5). Da Reli-
gion auch die Ursache von Konflikten sein kann, gilt es, Polarisierungen zu verhindern und durch
interreligiose Zusammenarbeit Frieden und Verséhnung zu férdern (Ziffer 8). Dialog fithrt auch zu
vertiefter Glaubenserfahrung und gegenseitiger Achtung. Von gegenseitiger Abwerbung wird abgera-
ten, obwohl gerechtfertigte Kritik wechselseitig méglich sein muss (Ziffer 23). Das 2011 vom ORK
zusammen mit dem Papstlichen Rat fiir den interreligiésen Dialog und der Weltweiten Evangeli-

schen Allianz erarbeitete Dokument ,Das christliche Zeugnis in einer multireligiosen Welt. Empfeh-

lungen fiir einen Verhaltenskodex” hat weite Aufmerksamkeit und Zustimmung gefunden, da es Kli-

rungen im Verhiltnis von Toleranz, Mission und Menschenrechten erbringt.

Obwohl in diesen Aktivititen das besondere Verhiltnis zwischen Christentum und Islam stets eine
wesentliche Rolle gespielt hat, hat der ORK auch spezielle Programme mit und im Hinblick auf den
Islam durchgefiihrt. Eine Reihe von christlich-muslimischen Konferenzen, wie beispielsweise die
zum Thema , Christen und Muslime im Dialog und dariiber hinaus“ im Oktober 2002 in Genf, ver-
sammelte hochrangige muslimische und christliche Reprasentanten aus zahlreichen Landern. Die
Veroffentlichung des offenen Briefes ,A Common Word" durch 138 muslimische Personlichkeiten
im Oktober 2007 (vgl. Muslimische Akteure) fithrte zu einer offiziellen Antwort in dem Dokument
.Learning to Explore Love Together” (Genf 2008), in dem unter anderem zum Ausdruck gebracht

wurde, dass Schritte notwendig seien, um eine Zusammenarbeit im Hinblick auf Glaubenstiberzeu-
gungen und Lebensvollziige zu etablieren. Neben Begegnungen mit den muslimischen Unterzeich-
nern des offenen Briefes und einer weltweiten christlich-islamischen Konsultation im November
2010 in Genf fand ein Dialogprozess iiber die Frage statt, wie man zu einer gemeinsamen Sicht in der
Bewertung und dem Verhiltnis zum Islam kommen kann. Neben diesen Aktivititen hat der ORK
auch bilaterale Programme durchgefiihrt, so beispielsweise eine Anzahl von Gespriachen in Zusam-
menarbeit mit dem Center for Interreligious Dialogue (CID), Teheran/Iran. Die seit 1980 vom ORK

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- Seite 2 von 11
Aktualisiert: Mai 2023 im-christlich-islamischen-dialog/


https://www.oikoumene.org/de
https://www.oikoumene.org/de/resources/documents/christian-witness-in-a-multi-religious-world
https://www.oikoumene.org/de/resources/documents/christian-witness-in-a-multi-religious-world
https://www.acommonword.com/
https://handbuch-cid.de/muslimische-akteure-im-christlich-islamischen-dialog-weltweit-und-in-deutschland/
https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&ved=2ahUKEwiYspLolP_9AhXcQ_EDHdfWC3wQFnoECAsQAQ&url=https%3A%2F%2Fwww.oikoumene.org%2Fsites%2Fdefault%2Ffiles%2FDocument%2FLearning_to_Explore_Love_Together.pdf&usg=AOvVaw18ynnR8DHY5TVgDy3M1Dh5

HANDBUCH
CHRISTLICH-
ISLAMISCHER

DIALOG

herausgegebene Zeitschrift fiir den interreligiésen Dialog Current Dialogue wurde 2019 als Teil der

Zeitschrift The Ecumenical Review weitergefiihrt.

Die Konferenz Europaischer Kirchen (KEK)

Die Beschiftigung der Konferenz Europdischer Kirchen (KEK) mit dem Verhaltnis zum Islam geht zu-
riick bis in das Jahr 1978. Der Niederlander Jan Slomp und eine Initiative zum Islam in Afrika prag-
ten die Anfange. 1987 wurde in Zusammenarbeit mit dem Rat der Europdischen Bischofskonferenzen
(CCEE) eine gemeinsame Kommission zu Fragen des Islam in Europa etabliert, die Ausarbeitungen
zu bi-religiésen Ehen und Familien (1996), zu Fragen des gemeinsamen Betens (2003), zu Begegnun-
gen (2003) und zur religiésen Erziehung vorlegten. Eine von der Kommission zusammen mit musli-
mischen Reprisentanten in Europa veranstaltete Konferenz in Sarajewo im September 2011 wurde
durch die Terroranschlige in den USA tiberschattet. Von 2005 bis 2009 fihrte das Komitee fiir die Be-
ziehungen zum Islam in Europa (CRME) die Arbeit des vorherigen Komitees Islam in Europa fort. Es be-
schaftigte sich mit religios legitimierter Gewalt, gestaltete das interreligiose Forum bei der 3. Oku-
menischen Versammlung von KEK und CCEE 2007 in Sibiu/Rumaénien, legte ein Dokument unter
dem Thema ,Reaktion auf eine neue Realitit. Muslime in Europa und die Ausbildung der Geistlichen
und pastoralen Mitarbeiter” vor und organisierte eine europaweite christlich-islamische Konferenz
im Oktober 2008 in Mechelen/Belgien unter dem Thema ,,Europiische Biirger sein und gliubig sein:
Christen und Muslime als aktive Partner in der europiischen Gesellschaft®. Die Arbeit des Komitees
ist nach 2009 bislang nicht weitergefithrt worden.

In der 2001 von der KEK und dem CCEE unterzeichneten ,Charta Oecumenica. Leitlinien fiir die
wachsende Zusammenarbeit in Europa“ beschiftigen sich die Abschnitte 10 bis 12 mit den Bezie-
hungen zum Judentum, zum Islam und zu anderen Religionen und Weltanschauungen. Der Ab-
schnitt 11 ,Beziehungen zum Islam pflegen” lautet:

,Seit Jahrhunderten leben Muslime in Europa. Sie bilden in manchen europiischen Lindern starke
Minderheiten. Dabei gab und gibt es viele gute Kontakte und Nachbarschaft zwischen Muslimen und
Christen, aber auch massive Vorbehalte und Vorurteile auf beiden Seiten. Diese beruhen auf leidvol-
len Erfahrungen in der Geschichte und in der jingsten Vergangenheit. Die Begegnung zwischen
Christen und Muslimen sowie den christlich-islamischen Dialog wollen wir auf allen Ebenen intensi-
vieren. Insbesondere empfehlen wir, miteinander iiber den Glauben an den einen Gott zu sprechen
und das Verstindnis der Menschenrechte zu kldren. Wir verpflichten uns,

* den Muslimen mit Wertschitzung zu begegnen;
* bei gemeinsamen Anliegen mit Muslimen zusammenzuarbeiten.“

Es ist bemerkenswert, dass in diesem Dokument der unterschiedlichen Nihe von Judentum und Is-
lam sowie anderer Religionen Rechnung getragen wird und eine entsprechende Wiirdigung erfihrt.

Auf europaischer Ebene existiert seit 1980 ein unabhingiges Netzwerk Journées d’Arras, das sich

nach seinen anfianglichen Treffen in der nordfranzgésischen Stadt Arras benennt und in dem sich
jahrlich bis zu vierzig Personen jeweils in einem anderen europiischen Land treffen, die sich in den
Kirchen in Europa oder im akademischen Feld mit christlich-islamischem Dialog beschiftigen (Affol-

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- Seite 3von 11
Aktualisiert: Mai 2023 im-christlich-islamischen-dialog/


https://www.oikoumene.org/de/resources/publications/current-dialogue
https://www.oikoumene.org/resources/publications/the-ecumenical-review
https://ceceurope.org/category/deutsch/1
https://www.ccee.eu/?lang=en
https://www.oekumene-ack.de/fileadmin/user_upload/Charta_Oecumenica/Charta_Oecumenica.pdf
http://www.christianmuslimrelations.eu/

HANDBUCH
CHRISTLICH-
ISLAMISCHER

DIALOG

derbach, 2020, 11ff). Zudem gibt es regionale Zusammenarbeit von kirchlichen Beauftragten im in-
terreligiosen Bereich bzw. im christlich-islamischen Dialog, wie beispielsweise die im Abstand von
anderthalb Jahren stattfindenden Treffen der Beauftragten der Kirchen in Skandinavien (Nordisk
konferens om religionsméte; vgl. Affolderbach, 2020, 39ff).

Die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD)

Fur die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) — wie auch fiir die Gesellschaft in Deutschland in ih-
rer Gesamtheit — ist das Zusammenleben mit Muslimen eine historisch gesehen relativ neue Heraus-
forderung. Da der Islam in Deutschland iiberwiegend die Religion von Zugewanderten war, sahen
sich die Kirchen in den zuriickliegenden Jahrzehnten zunichst vordringlich um die sozialen und kul-
turellen Aspekte des Zusammenlebens herausgefordert. Die gesellschaftlichen wie kirchlichen Debat-
ten beschiftigten sich in kontroverser Form mit den Fragen der Zuwanderung und dem Status von
Auslandern in Deutschland. Auch in der Beschiftigung der evangelischen Kirche erhielten erst nach
und nach die theologischen Aspekte mehr Gewicht.

Veroffentlichungen der 1970er und 1980er Jahre lassen erkennen, dass die Informationen tiber und
Anniherungen an den Islam zunichst im Vordergrund standen. Auch die Griindung der in 6kumeni-
scher Zusammenarbeit getragenen Woche der auslindischen Mitbiirger/Interkulturelle Woche 1975 und

der Islamisch-Christlichen Arbeitsgruppe (ICA) im selben Jahr, die anfangs vor allem die sozialen As-
pekte des Zusammenlebens behandelte, markieren diesen Zugang.

Ein neuer Schritt fiir die EKD war ohne Zweifel die Einsetzung einer Arbeitsgruppe Anfang der
1990er Jahre, die Positionen zur Frage des Zusammenlebens mit Muslimen in Deutschland erarbei-
ten sollte. Dass das Ergebnis, die Handreichung ,Zusammenleben mit Muslimen in Deutschland. Ge-
staltung der christlichen Begegnung mit Muslimen. Eine Handreichung des Rates der Evangelischen
Kirche in Deutschland® (Evangelische Kirche in Deutschland, 2000), erst am 11. September 2000,
also zufillig genau ein Jahr vor dem denkwiirdigen 11. September 2001, veroffentlicht wurde, zeigt
an, welche Probleme und Kontroversen in der Sache zu kliren und zu iiberbriicken waren. Im Vor-
wort schreibt der derzeitige Ratsvorsitzende der EKD, dass ,,die EKD Muslime in Deutschland mit
ihrem Glauben respektiere und spricht sich fiir ein Zusammenleben in Achtung voreinander aus. Sie
distanziert sich von Entgleisungen und Anfeindungen in der Vergangenheit und gelegentlich auch in
der Gegenwart. Die Basis fiir das Zusammenleben von Menschen verschiedener Religion in unserem
Land ist die Respektierung des Grundgesetzes® (ebd., 8). So bietet die Handreichung entsprechend
Ausfithrungen (1) zur Entwicklung des Islam in Deutschland, (2) zu theologischen Orientierungen
und Grundsitzen der Begegnung, (3) zu rechtlichen Rahmenbedingungen und (4) zu Bereichen des
praktischen Zusammenlebens. Sie ist ein Dokument protestantischer Selbstklirung und in dieser
Funktion durchaus mit den Grundlagentexten der katholischen Kirche vergleichbar. Es gab aber auch
Gruppen innerhalb der evangelischen Kirche, die diese Positionen nicht teilten (s.u. Abschnitt zu
Evangelische Allianz).

Die kirchliche Erérterung blieb nicht von dem 6ffentlichen Stimmungswandel verschont, der durch
den 11. September 2001 markiert wurde. Innenpolitische Debatten wurden auch durch verschiedene
kirchliche Stellungnahmen kommentiert, so etwa zum Tragen eines Kopftuches in staatlichen Schu-
len oder zu Konflikten um Moscheebauten. Angesichts dieser Debatten wurden die Ausfithrungen

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- Seite 4 von 11
Aktualisiert: Mai 2023 im-christlich-islamischen-dialog/


https://www.ekd.de/
https://www.interkulturellewoche.de/startseite
https://www.ekd.de/zusammenleben_mit_muslimen.htm

HANDBUCH
CHRISTLICH-
ISLAMISCHER

DIALOG

der Handreichung von 2000 als nicht zureichend angesehen und ein erginzendes Dokument, das ge-
rade die Konfliktthemen anspricht und kommentiert, fir notwendig erachtet. Die Handreichung
,Klarheit und gute Nachbarschaft®, die 2006 ver6ffentlicht wurde und auf Zustimmung wie auf Kri-

tik stief?, hatte die Intention, sowohl fiir ein vertrauensvolles Zusammenleben zu werben, aber
gleichzeitig auch Konfliktpunkte anzusprechen und auf eine Klarung von Positionen auf muslimi-
scher Seite hinzuwirken (Evangelische Kirche in Deutschland, 2006). Die etwa zeitgleich vom derzei-
tigen Ratsvorsitzenden der EKD initiierten jahrlichen Spitzengespriche zwischen der EKD und Re-
prasentanten des Islam in Deutschland sollten das Interesse an der sachlichen Klarung kontroverser
Sachpunkte wie auch an der Férderung der Zusammenarbeit signalisieren, kamen aber mit der Ver-
offentlichung der Handreichung ins Stocken, da die muslimische Seite sich nicht angemessen darge-

stellt sah. Auch innerhalb der evangelischen Kirche wurden kritische Kommentare in dem Band von
Jurgen Micksch (Micksch, 2007) veréffentlicht.

Fiir die kirchlichen Leitungsgremien ergab sich durch die véllige Neugestaltung der 8. Auflage des
Bandes ,Was jeder vom Islam wissen muss“ (Affolderbach / Wéhlbrand, 2011) die Méglichkeit, ohne
eine weitere, dritte Handreichung zu einzelnen Fragen Stellung zu nehmen und die weiter fortge-
schrittene Meinungsbildung einfliefien zu lassen. So ergaben sich auch in den Spitzengesprichen
Méglichkeiten des konstruktiven Dialoges in einem verdnderten atmosphirischen Kontext.

In der 1981 gegriindeten Konferenz fiir Islamfragen der EKD (KIF), die 2020 in Konferenz Kirche und
Islam (KKI) umbenannt wurde, arbeiten die Islambeauftragten der Landeskirchen, kirchlicher Werke
und weiterer Institutionen zusammen. Diese Konferenz tagt einmal jahrlich auf Einladung des Kir-
chenamtes der EKD, trifft Absprachen und berit aktuelle Themen wie beispielsweise Mission und
Konvivenz (2005), Identitit und Integration tiirkischer Muslime in Deutschland (2004) und Islam in
Europa (2003), Reformation und Islam (2012). Der Geschiftsfithrende Ausschuss der Konferenz ist
das ausfithrende Organ zwischen den Tagungen. In unregelmifigen Abstinden fiihrt die Konferenz
Fortbildungen und Fachtagungen zu aktuellen Themen fiir Islambeauftragte aus den Landeskirchen
durch, so zu Fragen der Bewertung des Islam (zusammen mit den Weltanschauungsbeauftragten

2003), zur Einschiatzung der Giillen-Bewegung (2011) und zur Zusammenarbeit der interreligiésen
Gremien der EKD (2011).

Wie bereits oben erwahnt werden etliche Aktivititen der EKD in der Zusammenarbeit mit anderen
Kirchen wahrgenommen. Das Arbeitsvorhaben der Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in
Deutschland (ACK) gegen Fremdenfeindlichkeit, Rassismus und Gewalt wurde Mitte der 1990er
Jahre in Zusammenarbeit mit dem Zentralrat der Juden und dem Zentralrat der Muslime durchge-
fiihrt. Die Folgeprojekte ,Lade deine Nachbarn ein!“ und ,Weif3t du, wer ich bin?“ fithrten die Zu-
sammenarbeit dieser Partner aus drei Religionen fort und férderten Hunderte von interreligiésen

Begegnungen vor Ort durch finanzielle Zuschisse.

Die EKD ist zudem im internationalen Feld im Bereich des christlich-islamischen Dialogs tatig. In
den 1990er Jahren haben drei Dialogkonferenzen zwischen EKD und der Aal al-Bayt-Foundation, Am-
man/Jordanien, stattgefunden, die auf Anregung des damaligen Kronprinzen Hassan bin Talal zu
Stande kamen. Konferenzen fanden im November 1995 in Loccum, im April 1997 in Amman und im
September/Oktober 1999 in Berlin statt. Das Kirchenamt der EKD hat posthum die Dokumente der
Konferenzen in einem Band (Evangelical Church in Germany, 2004) versffentlicht. Aufgrund der po-
litischen Situation und der Anderung in den Arbeitsschwerpunkten der jordanischen Partner ist der
Dialog trotz einzelner Kontakte formal nicht weitergefithrt worden.

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- Seite 5von 11
Aktualisiert: Mai 2023 im-christlich-islamischen-dialog/


https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/ekd_texte_86.pdf
https://www.weisstduwerichbin.de/startseite/

HANDBUCH
CHRISTLICH-
ISLAMISCHER

DIALOG

Die EKD ist ebenfalls eingebunden in die seit 2003 bestehende Zusammenarbeit der Evangelischen
Akademie Loccum mit der Coptic Evangelical Organization for Social Services (CEOSS), bei der zahlreiche
hochrangige Konferenzen und Treffen zu Fragen des Verhiltnisses von Religion und Demokratie,
zum Einfluss der Modernisierung und der Bedeutung gemeinsamer Werte in einer globalisierten
Welt mit christlichen und muslimischen Reprisentanten beider Seiten stattgefunden haben. Seit
2010 wird diese Zusammenarbeit unter Einbeziehung weiterer Partner als Arabisch-Europiischer
Dialog weitergefithrt, der unter anderem auch der Situation nach den Revolutionen in einigen arabi-
schen Lindern Aufmerksamkeit widmet. Von 2005 bis 2007 haben EKD und die Kirche von England
ein Dialogprogramm mit dem Institute for Interreligious Dialogue, Teheran/Iran, unter dem Thema
,Building on Communities through Dialogue“ durchgefiihrt, das durch die verdndert politische Situation
im Iran ins Stocken geriet. Es bestehen aber dariiber hinaus auch Kontakte zu verschiedenen Dialo-
gen und Partnern, so beispielsweise zur Arab Group for Christian-Muslim Dialogue im Nahen Osten
und zu den Aktivititen von PROCMURA in afrikanischen Lindern (siehe unten).

Die EKD unterhalt die Evangelische Zentralstelle fiir Weltanschauungsfragen (EZW), die zentrale wis-
senschaftliche Studien-, Dokumentations-, Auskunfts- und Beratungsstelle fiir religiose und weltan-
schauliche Stromungen der Gegenwart. Die Beschiftigung mit dem Islam ist einer der Schwerpunkte
der Zentralstelle. Diese hat den Auftrag, zur christlichen Orientierung im religiésen und weltan-
schaulichen Pluralismus beizutragen, einen sachgeméfien Dialog mit Anders- und Nichtglaubenden
zu férdern und iiber Entwicklungen und Tendenzen der religiésen Landschaft in Deutschland zu in-
formieren. Die EZW berit, publiziert eine Zeitschrift und Materialdienste und wirkt bei Tagungen
und Seminaren mit.

Eine weitere Einrichtung der Evangelischen Kirche in Deutschland ist das Comenius-Institut, Evange-
lische Arbeitsstitte fiir Erziehungswissenschaft e.V., Miinster/Westfalen. Das Institut bietet unter
anderem Untersuchungen und Materialien zum interreligiésen und interkulturellen Lernen an und
hat sich mit Fragen des islamischen Religionsunterrichts beschiftigt.

Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands (VELKD)

Die Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands (VELKD)hat 1991 zusammen mit der
Arnoldshainer Konferenz, einem Zusammenschluss von unierten und reformierten Landeskirchen
innerhalb der EKD sowie lutherischen Landeskirchen, die nicht Mitglieder der VELKD waren, die
Studie ,Religionen, Religiositit und christlicher Glaube® erarbeitet (Arnoldshainer Konferenz / VE-
LKD, 1991), die zwar vornehmlich durch die Ausbreitung und Prasenz von neureligiésen Bewegun-
gen in Deutschland motiviert war, jedoch grundsitzliche Uberlegungen zum Verhaltnis zu anderen
Religionen anstellt. Im Falle des Islam wird die Einheit von Religion und Politik als charakteristisch
angesehen. Im Hinblick auf die theologischen Handlungsbegriindungen werden ausfiihrliche Uberle-
gungen angestellt und der Begriff der Konvivenz entfaltet, den Theo Sundermeier ins Gesprich ge-

bracht hat.

Die VELKD war es auch, die eine Faltblattserie ,Information Islam® veréffentlicht hat, die im Zeit-
raum 1982 bis 1990 eine Auflage von nahezu 4 Millionen Exemplaren erreichte. Dies fithrte dazu,
dass diese Reihe 1990 in Zusammenarbeit mit der EKD in einer ersten Auflage als Taschenbuch un-
ter dem Titel ,Was jeder vom Islam wissen muss® (im Giitersloher Verlagshaus) aufgelegt wurde.

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- Seite 6 von 11
Aktualisiert: Mai 2023 im-christlich-islamischen-dialog/


https://www.ezw-berlin.de/
https://comenius.de/
https://www.velkd.de/velkd.php

HANDBUCH
CHRISTLICH-
ISLAMISCHER

DIALOG

Dessen Verkaufserfolg veranlasste weitere Auflagen, von denen die 8. Auflage 2011 (Affolderbach /
Weéhlbrand, 2011) auf einer vollstindigen Neubearbeitung basiert, die von den Leitungsgremien der
beiden kirchlichen Zusammenschliisse ausfiihrlich beraten wurde, da in Darstellung und Kommen-
tierung die aktuellen Positionen der evangelischen Kirche zu finden sind.

Die evangelischen Landeskirchen

In fast allen Landeskirchen gibt es haupt- oder nebenberufliche Beauftragte fiir den Kontakt zum Is-
lam, teilweise auch auf der Ebene von Kirchenkreisen und Dekanaten. Eine grof3e Zahl von Kirchen-
gemeinden pflegt Kontakte zu Muslimen, muslimischen Verbanden oder Moscheegemeinden auf lo-
kaler und regionaler Ebene. Christlich-muslimische Arbeitsgruppen sowie Beratungs- und Begeg-
nungszentren existieren in zahlreichen Stadten wie auch zum Teil auf landeskirchlicher Ebene, so
beispielsweise in Bayern, Wiirttemberg, Rheinland und Westfalen. In einigen Landeskirchen werden
von Pastoralkollegs Fortbildungen fiir Pfarrerinnen und Pfarrer in Zusammenarbeit mit Imamen

durchgefiihrt.

Zahlreiche Handreichungen und Broschiiren der Landeskirchen dokumentieren eine intensive Be-
schaftigung mit Fragen, die den Islam und den Dialog mit Muslimen betreffen. Aus der Vielzahl der
Veroffentlichungen, die auf den Internetseiten der einzelnen Landeskirchen zu finden sind, kénnen
exemplarisch folgende Themenbereiche genannt werden: Férderung der christlich-islamischen Zu-
sammenarbeit, christlich-muslimische Trauungen und Ehen, Abraham und der Glaube an den einen
Gott, muslimische Kinder in kirchlichen Kindergirten, multireligiése Feiern zum Schulanfang, Mo-
scheebau, Mission und Dialog und die Frage eines méglichen gemeinsamen Betens. Einige der Verosf-
fentlichungen wurden auch zur Férderung des wechselseitigen Austausches in tiirkischer Sprache
verdffentlicht.

Evangelische Kinder- und Jugendarbeit

Die evangelische Jugendarbeit mit ihren Verbinden wie auch ihren Angeboten in den Landeskirchen
hat sich in vielfaltiger Weise mit den Herausforderungen einer multikulturellen wie auch multireligi-
dsen Gesellschaft befasst. Die Arbeitsgemeinschaft der evangelischen Jugend (aej) hat ab dem Jahr
2009 auch mit muslimischen Partnerorganisationen Projekte durchgefithrt, um einen Beitrag gegen
Islamfeindlichkeit, Diskriminierung von muslimischen Jugendlichen und anti-muslimischem Rassis-
mus zu leisten. Sie unterstiitzt die Méglichkeiten der gesellschaftlichen Teilhabe muslimischer Ju-
gendlicher und deren Selbstorganisationen. 2022 bildete die Arbeitsgemeinschaft der evangelischen
Jugend zusammen mit anderen Verbinden das ,Kompetenznetzwerk Islam- und Muslimfeindlich-
keit“. Auch in evangelischen Kindergirten und Kindertagesstitten hat sich eine Sensibilitat fir Kin-
der unterschiedlicher religiéser Traditionen und entsprechender padagogischer und religiéser Praxis
entwickelt.

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- Seite 7 von 11
Aktualisiert: Mai 2023 im-christlich-islamischen-dialog/


https://www.aej.de/startseite

HANDBUCH
CHRISTLICH-
ISLAMISCHER

DIALOG

Der Deutsche Evangelische Kirchentag (DEKT)

Der alle zwei Jahre an wechselnden Orten stattfindende Deutsche Evangelische Kirchentag (DEKT)
fuhrt seit Anfang der 80er Jahre Foren, Workshops, Informations- und Diskussionsveranstaltungen
zum Themenbereich Christentum und Islam durch, die meist hohe Besucherzahlen erreichten. Es ist
Tradition geworden, an den Veranstaltungsorten der Kirchentage den Kontakt zu Moscheegemein-
den vor Ort zu suchen und wo sinnvoll und méglich, Begegnungen und Veranstaltungen auch in
muslimischen Raumlichkeiten anzubieten. Neben Dialogbibelarbeiten mit christlicher und muslimi-
scher Auslegung finden seit 1999 auch Bibelarbeiten unter Einbeziehung judischer Partner statt. Der
Kirchentag hat zusammen mit dem Katholikentag in diesem Bereich Pionierarbeit geleistet, die 2005
von der Georges-Anawati-Stiftung mit einer Auszeichnung fiir eine kontinuierliche Dialogarbeit iiber
25 Jahre bedacht wurde (Georges-Anawati-Stiftung, 2006).

Die Evangelische Allianz in Deutschland (EAD)

Die Evangelische Allianz in Deutschland (EAD), ein ,Bund von Christusglaubigen®, der international
mit der Lausanner Bewegung zusammenarbeitet, unterhilt einen Arbeitskreis Islam, der sich zur
Aufgabe gesetzt hat, ,Christen und christliche Gemeinden zu ermutigen und zu befihigen, sich mit
der Weltreligion Islam auseinanderzusetzen und die missionarische Aufgabe unter Muslimen zu for-
dern, aber auch konkrete Beratungen fiir den Umgang mit der Weltreligion Islam und den Muslimen
anzubieten®. Der Arbeitskreis veréffentlicht dazu Broschiiren und wird durch ein Institut fiir Islam-
fragen mit Sitz in Bonn unterstiitzt.

Mit einem ,Wort der Konferenz Bekennender Gemeinschaften in den evangelischen Kirchen
Deutschlands und der Arbeitsgemeinschaft Evangelikaler Missionen: Christliches Bekenntnis und
biblischer Auftrag angesichts des Islam® (Stuttgart 1984) und der Erklirung der Lausanner Bewe-
gung Deutschland unter dem Titel ,Christlicher Glaube und Islam“ (2002) - ein Dokument, das eine

Revidierung seiner urspriinglichen Fassung erhielt — werden gegeniiber den Positionen der Kirchen
eigenstandige Auffassungen zum Verhiltnis zum Islam vertreten, die aus einer missionarischen Per-
spektive fiir ein christliches Zeugnis unter Muslimen werben und gegeniiber dem Islam und dem
christlich-islamischen Dialog eine deutlich kritische Haltung einnehmen.

Evangelische Akademien

Die Evangelischen Akademien beteiligen sich intensiv am Gesprich iiber den Islam, greifen aktuelle
kirchliche und gesellschaftliche Fragen auf und pflegen die Kontakte zu muslimischen Partnern auf
regionaler, nationaler und internationaler Ebene (vgl. Auf dem Weg zur Lernpartnerschaft — christ-

lich-islamischer Dialog in der Erwachsenenbildung und in Akademien). Aus der Vielzahl von Themen
konnen als Beispiele genannt werden die Frage der Grundwerte in islamisch und christlich geprigten

Gesellschaften, das Verhiltnis von Islam und Demokratie, die Friedensfragen in den beiden Religio-
nen, die Rolle des Sufismus, die Frage der Anerkennung des Islam in Deutschland, die Rolle beider
Religionen im Bereich von Wirtschaft und Arbeit sowie 6kologischen Herausforderungen und Hilfen

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- Seite 8 von 11
Aktualisiert: Mai 2023 im-christlich-islamischen-dialog/


https://www.kirchentag.de/
https://www.ead.de/
https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&ved=2ahUKEwiu6tGU04b-AhVxhf0HHfvSAU8QFnoECA0QAQ&url=https%3A%2F%2Fwww.lausannerbewegung.de%2Fwp-content%2Fuploads%2Fdata%2F89.pdf&usg=AOvVaw3GOyGALY8otAO4ZkDCLnxU
https://handbuch-cid.de/auf-dem-weg-zur-lernpartnerschaft-christlich-islamischer-dialog-in-der-erwachsenenbildung-und-in-akademien/
https://handbuch-cid.de/auf-dem-weg-zur-lernpartnerschaft-christlich-islamischer-dialog-in-der-erwachsenenbildung-und-in-akademien/

HANDBUCH
CHRISTLICH-
ISLAMISCHER

DIALOG

bei Krankheit und in Notfallsituationen. Einige Akademien haben oder hatten inhaltliche Schwer-
punkte in diesem Bereich, wie beispielsweise die Akademie Loccum fiir Kontakte nach Agypten und
in den Iran, die Akademie Bad Boll in die Tiirkei oder die Akademie der Pfalz die muslimisch-christli-
che Notfallseelsorge. Neben Tagungen und Konferenzen finden sich auch Angebote wie die ,interre-
ligisse Sommerakademien® statt wie bis 2006 in der Evangelischen Akademie Loccum.

Evangelisches Werk fiir Diakonie und Entwicklung (EWDE)

Die diakonischen Arbeitsfelder der Kirche haben sich in den zuriickliegenden Jahrzehnten mehr und
mehr den Anforderungen einer kulturell und religiés pluralen Gesellschaft gestellt. Die Diakonie ver-
fugt iiber umfangreiche Erfahrungen sowie Fachkrifte im Bereich der Sozial- und Beratungsarbeit
mit (muslimischen) Migranten. In vielen Arbeitsbereichen — wie beispielsweise in Kindergirten,
Krankenhiusern und Seniorenheimen - wird den religiésen Traditionen von Menschen anderer Reli-
gionszugehorigkeit Rechnung getragen und Diskriminierungen entgegengewirkt, beispielsweise mit
Aktivititen zu muslimischen Kindern in evangelischen Kindergarten, zur kulturellen Offnung diako-
nischer Einrichtungen, zum Islam als Thema diakonischer Arbeit oder zu Rolle 4lterer Muslime in
Einrichtungen der Diakonie.

Das 2012 gegriindete Evangelische Werk fiir Diakonie und Entwicklung (EWDE) mit Sitz in Berlin hat
zum Ziel, die Arbeit des Diakonischen Werkes der EKD mit seiner Aktion Brot fiir die Welt und der
Diakonie Katastrophenhilfe mit dem Evangelischen Entwicklungsdienst (EED) enger zu verzahnen. Im
Rahmen des Mandates des Werkes werden unter anderem auch Projekte und Mafinahmen von inter-
religidsem Charakter geférdert. So besteht beispielsweise eine Zusammenarbeit mit der Coptic Evan-
gelical Organization for Social Services (CEOSS) in Agypten und deren Abteilung fiir interreligiésen Di-
alog. Der oben genannte Austausch mit der Evangelischen Akademie Loccum wurde dadurch ermdég-
licht und hatte zum Ziel, durch den Dialog von Muslimen und Christen auch die zivilgesellschaftli-
chen Strukturen in Agypten zu stirken.

Das Programm fiir Christlich-muslimische Beziehungen in Afrika (PROCMURA) ist ein gemeinsames
Programm christlicher Kirchen verschiedener Konfessionen vor allem in West-, Ost- und Zentralaf-
rika zur Férderung der Zusammenarbeit mit Muslimen im Hinblick auf Frieden, Koexistenz und Ent-
wicklung. PROCMURA arbeitet eng mit der Allafrikanischen Konferenz der Kirchen (AACC) zusam-
men und wird durch ein europiisches Partnernetzwerk begleitet, in welchem unter anderem auch die
VELKD (s.0.) Mitglied ist. Das Evangelische Werk fiir Diakonie und Entwicklung fordert interreligiose
Arbeit von PROCMURA zur Konfliktpravention und Friedenssicherung in Zentralafrika, so in der
Demokratischen Republik Kongo, in der Zentralafrikanischen Republik, im Siid-Sudan und im
Tschad. In vielen der gewalttitig ausgetragenen Konflikte in Afrika spielt Religion eine verschir-
fende Rolle. Auch wenn die Religionszugehérigkeit nicht alleiniger Ausléser ist, so kénnen Religions-
gemeinschaften zur Konfliktpravention und Friedenssicherung beitragen. Jedoch sind die 6kume-
nisch-orientierten Krifte, die den Religionspluralismus akzeptieren, in den Kirchen Afrikas in der
Minderheit. Uberzogene Vorstellungen und Erwartungen im Hinblick auf die Rolle der Kirche und
ihrer Mission belasten die christlich-muslimischen Beziehungen und kénnen in gesellschaftlichen
Konfliktsituationen verschiarfend wirken. Fehlende Kontakte zwischen Verantwortungstrigern der
beiden groflen Religionsgemeinschaften und darauf aufbauendes Misstrauen kénnen nur in der per-
sonlichen Begegnung und im unmittelbaren Gesprach miteinander abgebaut werden. In den Jahren

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- Seite 9 von 11
Aktualisiert: Mai 2023 im-christlich-islamischen-dialog/


https://procmura-prica.org/

HANDBUCH
CHRISTLICH-
ISLAMISCHER

DIALOG

2009 bis 2011 hat PROCMURA mit finanzieller Unterstiitzung des Evangelischen Werkes fir Diako-
nie und Entwicklung in Liberia, Togo, Benin, Sierra Leone und Burkina Faso jeweils hochrangige Ver-
antwortungstriger von Kirchen und muslimischen Organisationen fiir den interreligiésen Dialog
iiber die gemeinsame Verantwortung fiir Versshnung und Konfliktpravention gewonnen, ihnen
Fachwissen vermittelt und sie tiber die politische Relevanz fiir den jeweiligen Nationalstaat im Bei-
sein staatlicher Reprisentanten aufgeklirt. Auf die Beteiligung von Frauen wird besonders hohen
Wert gelegt. PROCMURA gelingt es in besonderer Weise, Bedingungen fiir den interreligiésen Dialog
zu schaffen und die Ergebnisse in die Offentlichkeit zu tragen.

Es hat Bemithungen gegeben, iiber das interreligiose Gesprach hinaus eine projektorientierte Zusam-
menarbeit von christlichen und muslimischen Hilfsorganisationen zu erproben. Obwohl sich beide Sei-
ten durch vergleichbare religiose Ziele der Barmherzigkeit und Férderung von Frieden und Gerech-
tigkeit verbunden fiihlen, gibt es in der Praxis konzeptionelle Unterschiede, die eine Zusammenar-
beit erschweren. Wahrend sich die islamischen Organisationen mehr in der Not- und Katastrophen-
hilfe engagieren, sind die kirchlichen Hilfswerke starker auf eine langfristige Projektférderung der
Hilfe zur Selbsthilfe orientiert. Diese legt auch Wert auf eine Einbeziehung der jeweiligen Partner vor
Ort. Zudem sind eine Reihe anderer Faktoren unterschiedlich, so dass praktische Zusammenarbeit in
diesem Feld noch weitere Entwicklungsschritte benétigt.

Zitierte Literatur

Affolderbach, Martin / Wéhlbrand, Inken (hg. im Auftrag des Amtes der VELKD und des Kirchenam-
tes der EKD, Was jeder vom Islam wissen muss, Giitersloh #2011

Evangelical Church in Germany (EKD): Christians and Muslims in Dialogue. Consultations of the
Royal Academy for Civilization Research (Aal al-Bayt Foundation) and the Evangelical Church in Ger-
many 1995-1999 (Studienheft 29), Hannover 2004

Georges-Anawati-Stiftung (Hg.), 25 Jahre Begegnung von Christen und Muslimen auf Katholikenta-
gen und Evangelischen Kirchentagen 1980 bis 2005, erarbeitet von Hans Viécking und Heinz
Klautke, Riithen 2006

Konferenz Europiischer Kirchen (KEK) / Rat der Europiischen Bischofskonferenzen (CCEE), Charta
Oecumenica. Leitlinien fiir die wachsende Zusammenarbeit in Europa, Straf3burg 2001

Miksch, Jurgen (Hg.), Evangelisch aus fundamentalem Grund. Wie sich die EKD gegen den Islam
profiliert, Frankfurt a.M. 2007

Okumenischer Rat der Kirchen, Okumenische Erwagungen zum Dialog und zu den Beziehungen mit
Menschen anderer Religionen, Genf 2003

Zum Weiterlesen

Affolderbach, Martin, The Benefit of Inter-religious Co-operation, Bamberg 2020

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- Seite 10 von 11
Aktualisiert: Mai 2023 im-christlich-islamischen-dialog/



HANDBUCH
CHRISTLICH-
ISLAMISCHER

DIALOG

Affolderbach, Martin / Wéhlbrand, Inken (hg. im Auftrag des Amtes der VELKD und des Kirchenam-
tes der EKD), Was jeder vom Islam wissen muss, Giitersloh #2011

Arbeitsgemeinschaft der evangelischen Jugend in Deutschland (Hg.), Auf dem Weg zum Dialog. Ar-
beitshilfe zur Kooperation zwischen evangelischer und muslimischer Jugendarbeit, Hannover 2012

Arnoldshainer Konferenz / VELKD, Religionen, Religiositit und christlicher Glaube, Giitersloh 1991

Evangelische Kirche in Deutschland, Zusammenleben mit Muslimen in Deutschland. Gestaltung der
christlichen Begegnung mit Muslimen. Eine Handreichung des Rates der Evangelischen Kirche in
Deutschland, Giitersloh 2000

Evangelische Kirche in Deutschland, Klarheit und gute Nachbarschaft. Christen und Muslime in

Deutschland. Eine Handreichung des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland, Hannover
2006

Anmerkung: Ich danke Dr. Hans Spitzek, Berlin, fiir Informationen tiber Programme des EWDE.

Veroffentlicht: Mai 2014 https://handbuch-cid.de/evangelische-akteure- Seite 11 von 11
Aktualisiert: Mai 2023 im-christlich-islamischen-dialog/



